## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire

Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique

Université Akli Mohand Oulhadj - Bouira

Tasdawit Akli Muhend Ulhag-tubirett

جامعة البويرة

وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة العقيد أكلي محند أولحاج البويرة –

كلية الأداب واللغات

قسم: اللغة والأدب العربي

تخصص: لسانيات عامـة

## بلاغة أسلوب الالتفات في سـورة يـونس

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الليسانس في اللغة والأدب

تحت إشراف:

ـ د. عبد القادر تواتي

من إعداد الطالبات:

- أسماء دراس
- بشری بنابی
- جميلة حجام

السنة الجامعية 2018/2017



## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire

Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique

Université Akli Mohand Oulhadj - Bouira

Tasdawit Akli Muhend Ulhag-tubirett

جامعة البويرة

وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة العقيد أكلي محند أولحاج البويرة –

كلية الآداب واللغات

قسم: اللغة والأدب العربي

تخصص: لسانيات عامـة

## بلاغة أسلوب الالتفات في سـورة يـونس

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الليسانس في اللغة والأدب

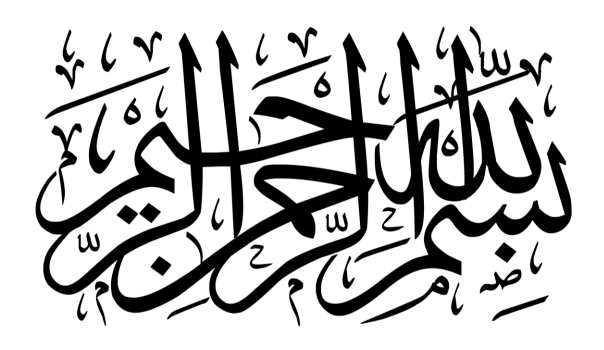
تحت إشراف:

ـ د. عبد القادر تواتي

من إعداد الطالبات:

- أسماء دراس
- بشری بنابی
- جميلة حجام

السنة الجامعية 2018/2017



## بأيهرا

﴿ إلى من لا يمكن للكمات أن توفي حقهما ولا يمكن للأرقام أن تحصي فضائلهما: والداي العزيزين أدامهما الله.

فلا شيء عندي أفخر به أعظم من دين أؤمن به، ورجل أفخر دائما عندما يختتم اسمي باسمه، من عمل بكد في سبيلي وعلمني معنى الكفاح، ينبوع العطاء الذي زرع في نفسي الطموح والمثابرة وأوصلني إلى ما أنا عليه.

## أبسي الكريسم

وامرأة عظيمة ربتني فأحسنت تربيتي وأنارت دربي، وأعانتني بالصلوات والدعوات، أغلى إنسان في هذا الوجود، نبع الحنان الذي لا ينضب

## أمّى الحبيبة

- ﴿ إلى من يحملون في عيونهم ذكريات طفولتي وشبابي: اخوتي وأخواتي الأعزاء
  - الي كل من أحببت بصدق
  - ﴿ إِلَى كُلُّ مِنْ سَانَدُنِّي وَوَقْفَ إِلَى جَانِبِي فِي مَحَنَّتِي.
    - إلى كل من ساعدني حين احتجت وما خزلني.
      - ح إلى كل من سقط من قلمي سهوا

ذهمسدي هسندد العممس ل

ج لُـــصسْلُ

## ج إ المحالة

## أهدى هذا الإنجاز:

- √ إلى من أحمل اسمه بكلّ افتخار، وأدعو الله أن يمدّ في عمره حتى يرى ثمارا قد حان قطفها بعد طول انتظار، فكلماته مفتاح بسمتي، وضحكته سرّ سعادتي: والدي العزيز "علي".
- ✓ إلى من في وصفها يعجز اللّسان عن التّعبير والقلم عن التدوين، إلى من أوصى بها الرّسول صلّى الله عليه وسلّم وقال بأنّ الجنة تحت قدمها ستكون، وحتى في القرآن اسمها مذكور: أمّى "زهية" قرّة العيون.
- √ إلى من كان سندي وقت شدّتي، فاكتملت بوجوده فرحتي، إلى من وجدته بجانبي حين أحتاج، وأمدّني بالعون على الدوام، وزرع بقلبي الأمل، ونصحني بالصّبر والعمل، وأولاني حبّا واهتماما وبوجوده عرفت معنى الحياة.
- ✓ إلى من أدعو له في كل صلاة أن استره يا رباه، وأدخله فسيح الجنان:
  أخى... أخى... هو أغلى إنسان وأعز النّاس.
  - ✓ إلى كل اخوتي وأخواتي، وبراعم البيت وشموعه.
    - ✓ وخاصة ريحانة الحبّ والحنان "هديل".
      - ✓ ورمز البهجة والهناء "فرح".
      - √ ورمز النّضال والوفاء "بشري".

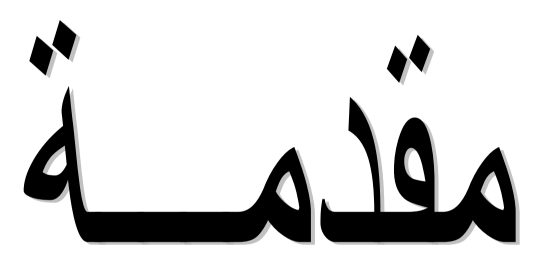
بشرك

## ع ليهو

## أهدي ثمرة هذا الجهد والعمل:

- ◄ إلى الذي قال فيهما الله سبحانه وتعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّا إِيَّاهُ
  وَبالُوَٰلِدَيْنِ إِحْسَلَنَا ۚ سُورة الإسراء، 23
- ✓ إلى الحنونة التي حملتني وأعطنتي شبابها ومنحتني قلبها وتحفيزها ودعاءها أمي الحبيبة.
  - ✓ إلى الذي لم يبخل على بكل ما لديه من نصح وإرشاد وأنار مستقبلي أبي الحنون
  - ✓ إلى روح أختي الّتي تمنّيت أن تكون معي في هذه الفرحة أختي دلال -رحمها الله وأسكنها فسيح جنانه-.
    - ✓ إلى أخواتي: نعيمة، حياة، أمينة، إيمان.
      - √ إلى أخواي: مرزاق وعبد الرحمان.
    - ✓ إلي جدّي وجدّتي -أطال الله في عمرهما- وكل من أخوالي وخالاتي.

à int



لقد جعل الله سبحانه وتعالى القرآن الكريم معجزة أعجزت النّاس أن يأتوا بمثله، وذلك لفصاحته وبلاغته وبيانه، فانبهر الخلق من لغته ودقّة تأليفه، وحسن التّلوين في أساليبه، وانطلاقا من هذا أصبح محلّ اهتمام أهل العلم، فأقبلوا على دراسته وراحوا يستكشفون خباياه وأسراره، وحاولوا تبيان إعجاز ألفاظه ومعانيه وغيرها، فظهرت علوم مختلفة متعلّقة به، فألّقت فيه المؤلّفات من تفسير، وفقه، وبلاغة... وغيرها، وهذا دليل على إعجازه، لذلك ظهرت دراسات مختلفة راجعة إلى تتوّع أساليبه وإعجازه وتتوّع طرق الخطاب فيه.

ومن بين الأساليب التي اعتنى بها العلماء فكانت محلّ بحثهم ودراستهم، أسلوب الالتفات الذي تتاوله علماء اللّغة والبلاغيون في كتبهم، لما له من أهمية في البلاغة العربية عموما، والبلاغة القرآنية خصوصا، وهو الانتقال من حالة إلى حالة أخرى والخروج عن مقتضى الظّاهر، ويكون هذا بغرض من المتكلّم يسعى إلى الوصول إليه.

وبصفتنا طلّب علم فلم نجد أفضل من البحث في كتاب الله، والغوص في أسراره، فجاء موضوع بحثنا بعنوان بلاغة أسلوب الالتفات، واخترنا "سورة يونس" أنموذجا، كونها تحتوي على جملة من صور الالتفات الّتي تحمل في طيّاتها أسراراً ونكتاً بلاغيةً لها أثر في إعجاز القرآن الكريم.

ولسنا نحن السبّاقين إلى البحث في هذا المجال، بل هناك دراسات سبقتنا، غاصت في هذا الموضوع وحلّلته، ومن بينها: الالتفات في القرآن الكريم إلى آخر سورة الكهف

لخديجة بناني من السعودية -جامعة أم القرى-، نشرت في 1414هـ، وأسلوب الالتفات بمقامات الضّمائر سورة يونس أنموذجا لمنى رابحي من الجزائر، جامعة محمّد خيضر بسكرة- 2015م، وبلاغة أسلوب الالتفات في القرآن الكريم وأسراره لمريم هبال من الجزائر، جامعة قاصدي مرباح -ورقلة- 2015م، ويكمن الاختلاف بين بحثنا هذا وتلك الخزائر، جامعة قاصدي مرباح -ورقلة- 2015م، ويكمن الاختلاف بين بحثنا هذا وتلك الدراسات السّابقة في لغته وأسلوبه البسيط، وسهولة تناوله ودقة الشّرح والتقصيل، بحيث أنه يتسنّى لكلّ طالب علم أن يبحث فيه دون أن تواجهه أيّة تعقيدات أو عراقيل، وكذلك لشموله لجميع أنواع الالتفات وعدم الاقتصار على الضّمائر فقط، وتحليل شاهد لكلّ نوع وذكر الأسرار البلاغية له، على عكس ما تطرّقت إليه الباحثة منى رابحي الّتي اقتصرت على الالتفات في الضمائر فقط ولم تستخرج جميع شواهده، وتحليل شاهد واحد لكلّ نوع على الالتفات في الضمائر فقط ولم تستخرج جميع شواهده، وتحليل شاهد واحد الكلّ نوع باختصار دون تفصيل، على عكسنا فقد مسحناها مسحا كلّيّاً من جميع أنواع الالتفاتات

وحاولنا في موضوعنا هذا البحث عن إشكالية مفادها: ما هي مواضع الالتفات في سورة يونس وما أنواعه فيها؟ وما هو السرّ البلاغي في استخدامها؟ وإلى أيّ مدى ساهمت في الإعجاز القرآني؟

وهذا ما تطلّب علينا اتباع خطة مكوّنة من مقدّمة وفصلين وخاتمة، الفصل الأول عنونّاه بماهية الالتفات وأسراره البلاغية، ويحتوي على ثلاثة مباحث: الأوّل عنوانه: تعريف الالتفات وشروطه وتحدّثنا فيه عن الشّروط الواجب توفّرها في هذا الأسلوب، أمّا

الثاني فسميناه أقسام الالتفات، مقسم إلى أربعة عناصر: الالتفات في "الضمائر والأفعال والعدد والصيغ"، أمّا المبحث الثّالث فبعنوان: الأسرار البلاغية للالتفات، والّتي أسهمت بدورها في الإعجاز القرآني، أمّا الفصل الثّاني فعنوانه: بلاغة أسلوب الالتفات في سورة يونس، وقسمناه إلى مدخل ومبحثين، فالمدخل تناولنا فيه محتوى الفصل ومنهجيّته وكذلك التّعريف بالمدونة، أمّا المبحث الأوّل فهو الالتفات في سورة يونس إحصاء وتصنيف ققمنا باستقراء شواهد الالتفات في السّورة واستخراج منها جميع مواطن وأنواع الالتفات الواردة داخلها، والثّاني هو بلاغة وأسرار الالتفات في سورة يونس: (دراسة نماذج)، ومثّلنا لكلّ نوع بشاهد من شواهده، ويلي هذا الفصل خاتمة اشتملت على نتائج الفصلين، وآفاق لكلّ نوع بشاهد من شواهده، ويلي هذا الفصل خاتمة اشتملت على نتائج الفصلين، وآفاق

ومن خلال دراستنا للإشكالية والخطّة المتبعة تمّ الاعتماد على المنهج الوصفي التحليلي، واتّخاذه أداة مساعدة لتحليل صور الالتفات وذلك لانسجامه مع طبيعة الموضوع، وقد لجأنا إلى الاستقراء والإحصاء والتّصنيف وهي أدوات هذا المنهج وآلياته.

واعتمدنا في إنجاز هذا البحث على مجموعة من المصادر والمراجع أهمّها: البرهان في علوم القرآن للزركشي، والبلاغة القرآنية أسسها وعلومها وفنونها للميداني، باعتبارهما من أهمّ الكتب التي تناولت هذه الظّاهرة بالتقصيل، بالإضافة إلى أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية لحسن طبل... وكتب التقسير من بينها: الكشّاف للزمخشري، وتفسير التحرير والتنوير لابن عاشور... الخ.

إنّ بحثنا مثل سائر البحوث واجهتنا في إعداده مجموعة من الصعوبات أهمّها: صعوبة البحث في القرآن الكريم والتّعامل معه بصفته نصناً مقدّساً، وكذلك صعوبة البحث في كتب التّفسير والتّراث واستخراج صور الالتفات وتصنيفها.

ولولا فضل الله سبحانه وتعالى وعونه وصبرنا لما تمكنًا من إتمام هذا البحث في صورته التي انتهى إليها.

وفي الأخير فإنّه لمن الواجب أن نتقدّم بخالص الشّكر والتقدير لأستاذنا القدير الدّكتور: عبد القادر التواتي، الذي أشرف على هذا البحث وقدّم لنا مجموعة من التّوجيهات التي كان لها الأثر الكبير في تنظيم بحثنا وإتمامه، كما لا يفوتنا أن نشكر الأخ الكريم الذي منح لنا المساعدة وأعاننا على تنظيم وكتابة هذا البحث في ظرف صعب ووجيز، وعلى تقديمه لنا بعض النصائح والتوجيهات القيمة التي أخرجت هذه الثمرة إلى حيز الوجود.

ونتمنّى من الله أن يكون في هذا البحث منفعة وسداداً، رغم ما فيه من نقصان.

# 

تمهيد

المبحث الأول: تعريف الالتفات وشروطه المبحث الثاني: أقسام الالتفات الثاني: السرار البلاغية للالتفات المبحث الثالث: الأسرار البلاغية للالتفات

قبل أن نغوص في سرد أفكار هذا البحث لابد أن نشير بتلميح وجيز إلى محتوى هذا الفصل، فقد قسمناه على ثلاثة مباحث: تحدّثنا في المبحث الأوّل عن تعريف الالتفات وشروطه، وقد قمنا بتعريفه لغة واصطلاحا وهذا حسب ما عرّفه اللّغويون، وكل تعريف شرحنا محتواه وعلّقنا عليه، ثمّ تطرّقنا إلى الشروط الواجب توفرها في الالتفات حتى يتحقّق، أما المبحث الثّاني فتحدّثنا فيه عن الأقسام الّتي يظهر بها وهي متتوّعة ومتعدّدة من "ضمائر وعدد وأفعال وصيغ..."، و المبحث الثالث تناولنا فيه الأسرار البلاغية الّتي تنتج عنه، وأشرنا فيه إلى الفوائد العامّة للالتفات، وعرضنا كذلك مجموعة من الفوائد الخاصة الّتي تختلف باختلاف الكلام والمقام وما يقصده المتكلّم، ثمّ في نهاية هذا الفصل قدّمنا ملخّصاً حول ما احتواه من أفكار.

## المبحث الأوّل: تعريف الالتفات وشروطه.

يعد الالتفات فنّا من الفنون البلاغية العربية، فقد كان من بين المواضيع الهامّة التي تتاولها علماء اللّغة والبلاغيون خاصّة في مؤلّفاتهم، ومن بينهم: السيوطي، الزّمخشري... وغيرهم.

### **1**− تعربفه

أ- لغة: الالتفات مصدر مأخوذ من الفعل الْتَفَتَ يَلْتَفِتُ، ومادّته (ل ف ت)، وهذه المادّة وردت في عدة معاجم قديمة وحديثة، ونذكر منها على سبيل المثال لا الحصر:

ما ورد في مقاييس اللّغة لابن فارس (ت 395 هـ) أن: «اللّام والفاء والّتاء كلمة واحدة تدلّ على اللّي وصرف الشّيء عن جهته المستقيمة، ومنه لَفَتُ الشّيء: لويته صرفته (...) ومنه الالتفات، وهو أن تعدل بوجهك وكذا التلّفُت» أ، نلاحظ من خلال هذا التّعريف أن كلمة "لَفَتَ" بمعنى اللّي والعدول، وصرف الشّيء عن جهته المستقيمة.

ومنها ما أورده ابن منظور (ت711ه) في لسان العرب حيث قال: «لفت وجهه عن القوم: صرفه والتفت التفاتا، والتلقّت أكثر منه، (...) وتلقّتَ إلى الشّيء والتفت إليه: صرف وجهه إليه، ومنه قول الشّاعر:

فَلَمَّا أَعادَت مِن بَعيدٍ بِنَظرَةٍ \*\*\* إِلَىِّ التقاتا أَسلَمته المَحاجرُ

<sup>1-</sup> أبو الحسن أحمد بن فارس بن زكريًا الرازي، مقاييس اللّغة، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية: بيروت- لبنان، ط:3: 2011، مادة (ل ف ت).

ولفته يلفته لفتا: لواه على غير وجهه، وقيل: اللَّي هو أن ترمي به إلى جانبك، ولفتَه عن الشَّيء يلفته لفتا أي صرفه (...)، يقال: ما لفتك عن فلان؟ أي ما صرفك عنه؟ ولفتَ فلان عن رأيه أي صرفته عنه، ومنه الالتفات، وأصل اللَّفْت: ليّ الشّيء عن الطريقة المستقيمة».

ومن هنا يتضح أن الالتفات في معناه اللّغوي مأخوذ من الفعل "الْتَفَتَ" ومعناه: اللّي وصرف الشّيء عن وجهته وجهته المستقيمة.

وقد ذكر ابن منظور أن لفظة "لَفَتَ" وردت في القرآن الكريم في موضعين هما: قوله تعالى: ﴿وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُّ إِلَّا امْرَأَتَكَ اللهِ وقوله أيضا: ﴿أَجِعْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمّا وَوَله تعالى: ﴿وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا امْرَأَتَكَ اللهِ وقوله أيضا: ﴿أَجِعْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمّا وَله اللهِ اللهِ وَوَله أينا الله وَالله وَالل

والملاحظ من خلال هذه التعاريف هو اتقاقها على أن مادّة (ل ف ت) تحمل في مفهومها اللّغوي معنى اللّيّ وصرف الشّيء عن وجهه والعدول عن الطريق المستقيم، ومنه الالتفات.

<sup>1-</sup> سورة هود، الآية 81.

<sup>2-</sup> سورة يونس، الآية 78.

ب- اصطلاحا: الالتفات من المواضيع الهامّة في البلاغة العربية عموما، والبلاغة القرآنية خصوصا، فقد تتاوله علماء اللّغة في كتبهم، وأولوه مزيدا من الاهتمام، لما له من أهمية كبيرة، كما اهتمّوا بتعريفه.

فقد عرفه السكاكي (ت 626هـ) بأنّه: «نقل الكلام عن الحكاية إلى الغيبة، لا يختصّ المسند إليه ولا هذا القدر، بل الحكاية والخطاب والغيبة ثلاثتها ينقل كل واحد منها إلى الآخر، ويسمّى هذا النقل التفاتا عند علماء علم المعاني» أ، ويقصد بهذا أنّ مفهوم الالتفات هو تحويل الكلام من اتجاه إلى اتجاه آخر، ويكون بمخالفة الضّمائر بعضها البعض، وقد أدرجه ضمن علم المعاني.

أمّا ابن الأثير (ت 637 هـ) فيرى أنّ الالتفات: «حقيقته مأخوذة من التفات الانسان عن يمينه وشماله، فهو يقبل بوجهه تارة كذا، وتارة كذا، وكذلك يكون هذا النّوع من الكلام خاصّة، لأنّه ينتقل فيه عن صيغته، كانتقال من خطاب حاضر إلى غائب، أو من خطاب غائب إلى حاضر، من فعل ماض إلى مستقبل، أو من مستقبل إلى ماض»<sup>2</sup>، أي هو نوع من أنواع الكلام الخاص، لأنّ طريقة الكلام فيه تكون مخالفة للطريقة العادية، فيكون الانتقال فيه من صيغة إلى صيغة أخرى، بمعنى التغيير في

<sup>1 -</sup> أبو يعقوب يوسف محمد بن علي السكاكي، مفتاح العلوم،، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية: بيروت، ط:1، 2000م، ص296.

<sup>2-</sup> ضياء الدين نصر الله بن أبي الكرم محمد بن عبد الكريم ابن الأثير الجزري، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تح: كامل محمد محمد عويضة، دار الكتب العلمية: بيروت، دط، ج: 1، ص408.

أسلوب الكلام، وقد تكون هذه الصيغة ضميرا أو فعلا، مثل الانتقال من ضمير المتكلّم إلى الغائب أو العكس، أو نقل الفعل من صيغة الماضي إلى المستقبل، فالالتفات عنده يكون بالضمائر والأفعال.

كما نجد تعريفا للزركشي (ت 794 هـ) للالتفات وهو عنده: «نقل الكلام من أسلوب إلى أسلوب آخر تطرية واستدرارا للسامع، وتجديدا لنشاطه وصيانة لخاطره من الملال والضجر، بدوام الأسلوب الواحد على سمعه» أ، فالالتفات عنده هو حسن استعمال المتكلم للضمائر، ونقله الكلام من حال إلى حال آخر، فتارة يأتي به على جهة الغائب، وتارة أخرى على جهة المخاطب.

ومن الأمثلة التي ذكرها الزركشي قوله تعالى: ﴿وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الّذِي فَطَرَفِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ثالاً التي الله أرجع أنه الله أرجع أنه الله الله الله أرجع أنه الله الله الله الله الله الله الله أنتم الله الله الله الله أنه يقوم بنصح نفسه، ولكنّه يريد نصح قومه تلطّفا الخطاب أنتم أن فأخرج الكلام بصفة أنّه يقوم بنصح نفسه، ولكنّه يريد نصح قومه تلطّفا بهم، فتحدّث عن نفسه ثم التفت إليهم، لأنّه في مقام تخويفهم ودعوتهم إلى الله، فالالتفات هذا الانتقال من ضمير المتكلّم إلى ضمير المخاطب 6.

<sup>1-</sup> بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط:2، ج:3، ص314.

<sup>2-</sup> سورة يس، الآية 22.

<sup>3-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص315، بتصرف.

ومن خلال هذه التعاريف نلاحظ أنّ لكلّ واحد منهم وجهة نظر خاصّة تختلف عن الآخر، فالسكاكي أدرج الالتفات ضمن علم المعاني، ولكنّ المتأخرين أدرجوه في كتبهم ضمن علم البديع، وصرّح بأنّ الالتفات الانتقال من أحد الضّمائر الثلاثة بعد التّعبير بالأول.

وبالرغم من الاختلافات الموجودة بينهم إلّا أنّ المفهوم الاصطلاحي للالتفات يبقى يدور حول معنى واحد عند علماء اللّغة، وهو نقل الكلام من أسلوب إلى أسلوب آخر، وأدرجه المتأخّرون ضمن علم البديع.

والملاحظ أنّ التّعريف الاصطلاحي لا يخرج عن التعريف اللّغوي، إذ يعني في اللّغة الانصراف والتحوّل من حالة إلى حالة أخرى، وفي الاصطلاح هو الانتقال من ضمير إلى ضمير ومن زمن إلى زمن آخر.

2- شروطه: لكي يتحقق الالتفات لابد من توفّر شروط، هي:

1- الانتقال من أسلوب إلى أسلوب آخر، سواء أكان بالضمائر أو الأفعال أو الصيغ أو العدد من أجل تطرية نشاط السّامع، فهذا الشرط الأساسي للالتفات والمتفق عليه من طرف البلاغيين.

-2 «أن يكون الضمير في المنتقل إليه عائدا في نفس الأمر إلى المنتقل عنه، وإلّا يلزم عليه أن يكون في: "أنت صديقي" التفات» أ، ونرى أن هذا الشرط ليس لازما، لأنّ المتكلم عند التعبير له الحريّة في التنقل بين التكلّم والخطاب والغيبة.

وبهذا يكون له التأثير نفسه، فإذا استوفى العناصر الجمالية والمؤثرة وأدّى بعض الفوائد والأغراض البلاغية، تكون له خصائص وميزات فنيّة بيانية بليغة خاصة به.

3- «أن يكون في جملتين أي كلامين مستقلين حتّى يمتنع بين الشرط وجوابه»<sup>2</sup>، ولكن هذا ليس لازما أيضا، فقد يحدث وأن يأتي في كلام واحد وإن لم يكن بين جزئي الجملة، وهذا ما أشار إليه الزركشي بأنّ هذا الشرط فيه نظر، فلقد وقع الالتفات في القرآن الكريم بكليهما، يعني في "جملتين وفي كلام واحد"، مثل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفُرُوا بِآيَاتِ اللّهِ وَلِقَابِهِ أُولَيِكَ يَبِسُوا مِن رّحْمَتِي﴾<sup>3</sup>، حيث التفت هنا من الغائب "الله" إلى المتكلّم "رحمتى".

وقوله أيضا: ﴿وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنِّيِّ ﴾ ، بعد قوله: ﴿إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ ﴾ ، فالتقدير "إن وهبت نفسها للنبي إنّا أحللنا لك"، وجملتا الشرط والجزاء كلام واحد<sup>5</sup>،

<sup>1-</sup> أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تح: مركز الدراسات القرآنية، دط، ج:1، ص1737.

<sup>2-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص331.

<sup>3-</sup> سورة العنكبوت، الآية 23.

<sup>4-</sup> سورة الأحزاب، الآية 50.

<sup>5-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص332.

حيث التفت هنا من الخطاب "أحللنا لك" إلى الغائب "للنّبي" في كلام واحد هو جملة الشّرط.

4- «التنقّل بين الماضي والمضارع والأمر، ويكون هذا بالتنويع في الكلام والخروج عن مقتضى الظاهر، والتنقّل يكون بين الفعل والاسم واسم الفاعل واسم المفعول...» ، مثل قوله تعالى: ﴿ يُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ ﴾ ، فانتقل من الفعل المضارع "يخرج"، إلى اسم الفاعل "مخرج"، مع أنّ مقتضى الظّاهر: (ويخرج الميّت من الحيّ).

<sup>1</sup> عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، دار القلم دمشق –الدار الشامية: بيروت، ط:1، ج:1، 484، بتصرف.

<sup>2-</sup> سورة الأنعام، الآية 95.

## المبحث الثاني: أقسام الالتفات

للالتفات صور مختلفة وأقسام يظهر بها، وهناك من البلاغيين من ضيق أساليبه وحصرها في تبادل الضمائر، ومن بينهم الزّمخشري، وهناك من وستعها وجعلها في مخالفة أزمنة الأفعال بعضها البعض أيضا، ونجد منهم: ابن الأثير، وهناك من وستعها أكثر لتشمل إلى جانب هذا التبادل في الصيغ والعدد... ومنهم الزّركشي، السيوطي وغيرهم.

## 1- الالتفات في الضّمائر: وهو ستّة أقسام:

أ- الانتقال من المتكلّم إلى الخطاب: مثل قوله تعالى: ﴿وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الّذِي فَطَرَنِي الْخطاب أَنا" المتمثل في "أعبد" إلى الخطاب "أنتم" وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ الله فانتقل من ضمير المتكلم "أنا" المتمثل في "أعبد" إلى الخطاب "أنتم" المتمثّل في "ترجعون"، مع أنّ مقتضى الظاهر أن يقول "وإليه أرجع"، أي وما لي لا أخلص العبادة للذي خلقني وحده لا شريك له، وأنا يوم القيامة راجع إليه.

ب- الانتقال من التكلم إلى الغيبة: مثل قوله عز وجل: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ فَصَلِّ لِبَكِ مَثَل قوله عز وجل: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحُرْ ﴾ ث فقد جاء الكلام على طريقة التكلم "إنّا أعطيناك" ثم انتقل إلى ضمير الغائب "هو" في قوله: "فصلٌ لربّك"، فالأصل أن يقول: "فصلٌ لنا" ليبيّن أنّ حقّ الربوبية

<sup>1-</sup> سورة يس، 22.

<sup>2-</sup> الميداني، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ص485، بتصرف.

<sup>3-</sup> سورة الكوثر، 1-2.

والعبادة والصلاة يكون لله وحده لا شريك له، ولن يشرب أحد من ماء الكوثر الّذي أعطاه لرسوله إلّا من آمن به وعبده حقّ عبادته.

ج- **الانتقال من الخطاب إلى التكلم:** ومن شواهده قول علقمة بن عبده فيما ذكره الميداني:

بُعیْد الشَّبابِ عصرَ حانَ مشیبُ طَحَا بِكَ قَلبٌ في الحِسان طروبُ وعادتْ عوادٍ بینَنا وخُطُوبُ تُكلِّفُني لیلَی وَقد شَطَّ ولْیُها

ففي البداية بدأ يتحدث عن نفسه بأسلوب الخطاب "طحا بك" وفي البيت الثاني عدل إلى أسلوب التكلم للحديث عن نفسه بقوله "يكلفني"، أي يكلفني حب ليلى وقد بعد قربها<sup>2</sup>، مع أنّ أصل الكلام أن يقول: (كلّفني ليلى وقد شطّ وليها).

د- الانتقال من الخطاب إلى الغيبة: في قوله تعالى: ﴿حَتّىٰ إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ ﴾ 3، فقد التفت من أسلوب الخطاب "أنتم" في قوله "كنتم" إلى أسلوب الغيبة "هم" في قوله "جرين بهم" 4، وأصل الكلام أن يقول: (وجرين بكم)، فعدل إلى ضمير الغيبة "هم"، لأنّه يخصّ المشركين وكذلك ليذكّر الضّرّاء إلى الإفضاء إلى ما يخصّهم، لأنّ هذه الخصال ليست من شيم المؤمنين.

<sup>1-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص316-317، بتصرف.

<sup>2-</sup> الميداني، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ص484، بتصرف.

<sup>3−</sup> سورة يونس، الآية 22.

<sup>4-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص318، بتصرف.

هـ الانتقال من الغيبة إلى التكلّم: وهذا في قوله جلّ جلاله: ﴿ وَاللّهُ الَّذِى أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ ﴾ أ، فانتقل من صيغة الغائب "أرسل" إلى صيغة المتكلّم في "سقناه"، ليؤكّد أنّ الله هو المختص القادر على إحياء الأرض بعد موتها وذلك بسوق السحاب إلى البلد الميت²، ومقتضى الظّاهر: (والله الذي أرسل الرّياح فأثارت سحابا)، فالأرض تكون ميّتة لا نبات فيها ولكن بمجرد نزول المطر تصبح مخضرة وتدبّ الحياة فيها، كذلك الإنسان إذا أراد الله أن يحييه أحياه وإذا أراد أن يميته أماته.

و - الانتقال من الغيبة إلى الخطاب: وذلك كقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا لَقَدْ جِعْتُمْ شَيْعًا إِدًّا﴾ قالوا عمن افترى على الله بأنه اتّخذ ولدا، وذلك ليبيّن للمؤمنين أنّ ذلك افتراء عليه، ثم عدل إلى أسلوب الخطاب موجّها خطابه إلى المفترين، فقال الله لهم: ﴿لَقَدْ جِعْتُمْ شَيْعًا إِدًّا﴾ أي جئتم بشيء عظيم وأنكرتم ما جئت به وافتريتم عليّ باتّخاذي ولدا، وأنا منزّه عن ذلك لا شريك لي ولا نظير ولا ولا ولا ولا صاحبة، فتكذّبون آياتي وأنتم تعلمون بل لا إله إلّا أنا الأحد الصّمد.

2-الالتفات في العدد: وهذا ما تطرّق إليه الزّركشي وهو عنده ستّة أقسام وهي:

<sup>1-</sup> سورة فاطر، الآية 9.

<sup>2-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص320، بتصرف.

<sup>3-</sup> سورة مريم، الآية 88-89.

<sup>4-</sup> الميداني، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ص493، بتصرف.

أ- الانتقال من خطاب الواحد إلى خطاب الاثنين: في قوله تعالى: ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَلَيْهِ مَن خطاب عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاءُ فِي الْأَرْضِ ﴿ أَ، حيث انتقل من خطاب الواحد في قوله "لكما".

ب-الانتقال من خطاب الواحد إلى خطاب الجمع: وذلك في قوله عزّ وجلّ: ﴿يَا أَيُّهَا النّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ والنقت من خطاب الواحد "يا أيّها النّبيّ"، إلى خطاب الجمع في قوله: "طلّقتم"، حيث التفت إلى مخاطبة المؤمنين ليخبرهم بأنّهم أيضا معنيون بتنفيذ هذا الحكم وليس النّبيّ فقط 3، فصدر هذا الحكم عندما طلّق الرّسول صلّى الله عليه وسلّم زوجته حفصة ثمّ راجعها، ومن ثمّ أصبح الحكم على جميع النّساء المسلمات.

ج-الانتقال من الاثنين إلى الواحد: في قوله جلّ جلاله: ﴿قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَا مُوسَىٰ ﴾ ، فانتقل من خطاب الاثنين في قوله "ربّكما" إلى خطاب الواحد في قوله "يا موسى".

د- الانتقال من الاثنين إلى الجمع: في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّآ لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَاةُ قَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ قَوْمِكُما بِمِعْوا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ 5، فعدل من خطاب الاثنين في قوله: "تبوّءا لقومكما" إلى خطاب الجمع في قوله "واجعلوا" و "أقيموا".

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 78.

<sup>2-</sup> سورة الطلاق، الآية 1.

<sup>3-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص334. بتصرف.

<sup>4-</sup> سورة يونس، الآية 87.

<sup>5-</sup> سورة يونس، الآية 87.

ه - الانتقال من الجمع إلى الواحد: في قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ۗ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أ، فانتقل من خطاب الجمع في قوله: "أقيمو" إلى خطاب الواحد في قوله: "وبشّر".

و – الانتقال من الجمع إلى التثنية: وذلك في قوله عزّ وجلّ: ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ الْبَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا... ﴾ إلى قوله: ﴿فَبِأَيّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ 2، فقد التفت من خطاب الجمع في قوله: "يا معشر" إلى خطاب الاثنين في قوله: "ربّكما".

## 3-الالتفات في الأفعال: وهو أربعة أقسام:

أ- الرجوع عن الفعل المستقبل إلى فعل الأمر: في قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنِي أُشْهِدُ اللّهَ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِىءً مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ قهناك مخالفة للنّسق الزّمني، بمعنى أنّه قال: "واشهدوا" والأصل أن يقول "أشهدكم"، حتّى يكون موازنا للكلام ومعناه، وذلك لكي يشهد أنّ الله بريء من الشّرك، وهو إشهاد صحيح وثابت، وأمّا إشهادهم فما هو إلّا تهاون بهم ودلالة على قلّة المبالاة بأمرهم، فعدل عن لفظة المستقبل "أشهد" إلى لفظة الأمر "اشهدوا"، حتّى يستهزئ ويستهين بهم ، ويبرّئ نفسه من جميع الأنداد والأصنام، ويبيّن أنّ الله وحده لا شريك له وأنّه هو الأحق بالعبادة.

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 87.

<sup>2-</sup> سورة الرحمن، الآية 33-34.

<sup>3-</sup> سورة هود، الآية 54.

<sup>4-</sup> ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ج: 1، ص415، بتصرف.

ب-الرجوع عن الفعل الماضي إلى فعل الأمر: يتمّ العدول من الفعل الماضي إلى فعل الأمر: يتمّ العدول من الفعل الماضي إلى فعل الأمر ، للعناية بتحقيقه، كقوله تعالى: ﴿قُلْ أَمَرَ وَيِ بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ أ، فالأصل أن يقول: "أمر ربّي بالقسط وبإقامة وجوهكم عند كلّ مسجد"، فعدل من الفعل الماضي "أقيموا" إلى فعل الأمر "ادعوه"، للعناية بتوكيد فعل الصلاة في نفوسهم، لأنّها من أوكد فرائض الله على العباد، وهذا العمل لا يصلح إلّا بالنية الخالصة لله في قوله: "مخلصين له"، أتبعها بالإخلاص وهو عمل القلب<sup>2</sup>، فالله سبحانه وتعالى لا يقبل عمل عبد حتى يجتمع فيه أمرين وهما: الإخلاص وأداء الشعائر وأن يكونا خالصين من الشّرك.

ج- الإخبار عن الفعل الماضي بالمستقبل: مثل قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ الَّذِى أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ كَذَالِكَ النّشُورُ ﴾ (قالفعل "فتثير " دلالة على المستقبل، وما بعدها جاء ماضٍ في: "فسقناه" و"فأحيينا"، فالهدف من هذا العدول هو استحضار تلك الصورة البديعة الدالة على عظمة الله وقدرته الباهرة، وحكاية الحال التي تثير بها السحاب، فلكلّ فعل خصوصيته وميزته فميزة الشيء الميّت أن يبت فيه الروح، والأرض الميتة خصوصيتها أن تسقى بماء حتى تعود الميّة.

<sup>1-</sup> سورة الأعراف، الآية 29.

<sup>2-</sup> ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ج: 1، ص416، بتصرف.

<sup>3-</sup> سورة فاطر، الآية 9.

<sup>4-</sup> ابن الأثير، المثل السائر، ج: 1، ص417، بتصرف.

د-الإخبار عن الفعل المستقبل بالماضي: وذلك في قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ أن ققد ذكر "حشرناهم" في الماضي بعد ذكره "نسيّر" و "ترى"، وكلاهما في المستقبل، وذلك للدلالة على أنّ حشرهم قبل التسيير والبروز لمشاهدة الأحوال، فكأنّه قال "وحشرناهم قبل ذلك" أن فالله تعالى يخبرهم عن أهوال يوم القيامة وما يكون فيها من تغيرات وأنّه جامعهم ولن يترك أحدا من الأولين والآخرين، ولا صغيرا ولا كبيرا.

## 4-الالتفات في الصيغ: وهو نوعان مشهوران:

أ- في الفعل: وذلك في قوله تعالى: ﴿ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحُقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ ﴿ وَلَكَ بِنزولِ القرآنِ على سيّدنا محمد صلّى الله عليه وسلّم، ثم انتقل من هذه الصّيغة وذلك بنزول القرآن على سيّدنا محمد صلّى الله عليه وسلّم، ثم انتقل من هذه الصّيغة إلى صيغة أخرى (أفعل)، في وصف نزول التوراة والإنجيل على سيّدانا موسى وعيسى عليهما السّلام 4، فعدل في هذا حتّى يبيّن بأنّ القرآن منزّل بالحق وهو من عند الله لا شك فيه ولا ريب، وأنزله على سيدنا محمّد صلّى الله عليه وسلّم كما أنزل التوراة والإنجيل على موسى وعيسى عليهما الصلاة والسلام هدى للنّاس.

<sup>1-</sup> سورة الكهف، الآية 47.

<sup>2-</sup> ابن الأثير، المثل السائر، ج: 1، ص420، بتصرف.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية 3.

<sup>4-</sup> حسن طبل، أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية، دار الفكر العربي: القاهرة، ط1، 1998، ص56، بتصرف.

ب- في الاسم: وذلك في قوله تعالى: ﴿قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِنِيّ رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ أ، فقد كان مقتضى السياق أن ينفي نوح عليه السلام تهمة الضلالة عن نفسه بصيغة المصدر "ضلال" التي وردت بها تلك التهمة على لسان قومه، ولكنّه عدل عن تلك الصيغة إلى صيغة اسم المرة "ضلالة"، مبالغة في النفي، ذلك لأنّ المصدر يدلّ على القليل والكثير، أمّا اسم المرّة فلا يدلّ إلاّ على الفعلة الواحدة، ونفي الأدنى أو الأقلّ أبلغ من نفي الأكثر 2، والضلالة أخصّ وأبلغ من الضّلال حتّى ينفي تهمة الضّلال عن نفسه، كونه رسولاً من الله مبلّغا رسالته وناصحا عباده.

لقد تبين لنا ممّا سبق أنّ الالتفات له أوجه مختلفة ومتنوّعة يظهر بها من "ضمائر وعدد وأفعال وصيغ..."، فالاتفات في الضّمائر له ستّة أوجه وكذلك العدد، أمّا في الأفعال فله أربعة صور، وفي الصّيغ له أنواع مختلفة لكن لكثرتها اقتصرنا على الاسم والفعل فقط، وبهذا ينتج عن هذا العدول مجموعة من الأنواع المختلفة تمثّل أشهر عناصر صور الالتفات، وكلّ هذه الأقسام هي خروج عن مقتضى الظّاهر، يستعملها المتكلّم للتفنّن في أسلوب الكلام حتّى لا يسير على وتيرة واحدة، ويحفظ نشاط السّامع

<sup>1-</sup> سور الأعراف، الآية 60-61.

<sup>2-</sup> حسن طبل، أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية، ص71، بتصرف.

من الملل والضّبر، وهذه الأقسام ينجر عنها مجموعة من الفوائد والأسرار البلاغية، وهذا ما سنتناوله في المبحث الآتي.

### المبحث الثالث: الأسرار البلاغية للالتفات

الالتفات من الأساليب البلاغية التي لها فوائد عامة وخاصة، فالعامة تتمثل في دفع الساّمة والملل عن المخاطب، لأن البقاء على منوال واحد يؤدي إلى نفور السامع وملل المتلقي، فيأتي التفنّن والانتقال من أسلوب إلى أسلوب آخر من أجل تتشيط ذهن السامع، وتحويل الكلام من صيغة إلى صيغة أخرى، يوسنع مجرى الكلام ويلفت انتباه المستمع ويظهر عنايته بالشيء ويعظم قيمة المذكور، وكذلك فنية التنويع في العبارة التي تكون مثيرة لانتباه المتلقي حتى يصغي للكلام الموجّه له.

أمّا الخاصّة فتختلف باختلاف الكلام فيه على ما يقصده المتكلّم، ومنها ما ذكره السكاكي في قوله: «والعرب يستكثرون ويرون الكلام إذا انتقل من أسلوب إلى أسلوب أدخل القبول عند السامع، وأحسن تطرية لنشاطه، وأملاً باستمرار إصغائه» أ، فهو يرى أنّ العرب يستكثرون من هذا الأسلوب من أجل تجديد نشاط السمّامع وصيانة ذهنه من الضمّجر، ودفع السمّامة عنه، فالنّفس بدوام الأسلوب الواحد على مسمعها تشعر بالنّفور والملل من السمّير على منوال واحد في الكلام، فالتّغيير في الأسلوب يجعل السمّامع يستمر في الإصغاء.

ومن الفوائد الخاصة نذكر:

<sup>1-</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، ص296.

1- تعظيم شأن المخاطب: وذلك في قوله تعالى: ﴿ الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ ذَسْتَعِينُ ﴿ أَ فَإِنَ العبد إِذَا افْتَتَحَ الكلام بدأه بحمد مولاه في قوله: "الحمد لله" الدّال على الختصاصه بالحمد، وجد في نفسه التّحرك للإقبال عليه سبحانه، فإذا انتقل إلى قوله "ربّ العالمين" الدّال على ربوبيته لجميع قوى تحرّكهم، فإذا قال: "الرّحمن الرّحيم" الدال على أنّه منعم بأنواع النّعيم الجليلة والحقيرة، فإذا وصل إلى الملك يوم الدّين" فهذا يدلّ على أنّه مالك الأمر يوم الجزاء وبيده كلّ شيء، فإذا علم العبد بذلك اقترب منه وأقبل عليه، واستعان به في جميع الأعمال والمهمّات عنه فإذا ذكر العبد جميع هذه الآيات يقول الله تعالى له حمدني عبدي وأثنى عليّ ومجّدني، فإذا أتمّ العبد جميع هذه الآيات يقول الله تعالى له حمدني عبدي وأثنى عليّ ومجّدني، فإذا أتمّ العبد جميع هذه الآيات يقول الله تعالى له حمدني عبدي وأثنى عليّ ومجّدني، فإذا أتمّ قراءة السّورة يقول له: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل.

2- التنبيه على ما حق الكلام أن يكون واردا عليه: كقوله تعالى: ﴿وَمَا لِي لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَفِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ أو الأصل في الكلام: "ما لكم لا تعبدون الّذي فطركم"، فقد جاء الكلام على هذا المنوال من أجل نصحهم عن طريق نفسه، وليتلطّف بهم، وأنّه لا يقبل لهم إلّا ما يقبل لنفسه، ثمّ انتقل من ذلك إلى قوله: "وإليه ترجعون" ليبيّن ما كان مقتضيا له من أصل الكلام 4، أي وأيّ شيء يمنعني من أن أعبد اللّه الّذي خلقني وإليه تصيرون جميعا .

<sup>1-</sup> سورة الفاتحة، الآية 2-5.

<sup>2-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج:3، ص326.

<sup>3-</sup> سورة يس، الآية 22.

<sup>4-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج: 3، ص328، بتصرف.

3- أن يكون الغرض به تتميم لمعنى مقصود للمتكلم: وذلك في قوله تعالى: ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ أَمْرًا مِّنْ عِندِنَا ۚ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ رَحْمَةً مِّن رَّبِكَ ۚ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْهُ الْمُر حَكِيمٍ أَمْرًا مِنْ عِندِنا ۚ إِنَّا مُرسِلين رحمة منّا " فمن أجل أن ينذر ويبيّن أن الرّبوبية تقتضي الرّحمة للعباد، لذلك وضع الظّاهر موضع المضمر، ثم التفت إلى الربّ الموضوع موضع المضمر للمعنى المقصود من تتميم المعنى 2، لأنّ جميع ما يكون من آجال وأرزاق وما يوحيه ويقدّره إلى النّاس إنّما هو بيده، وهو محكم لا يبدّل ولا يغيّر إلّا بإذنه، فهو رحيم بعباده.

4- قصد المبالغة: كقوله تعالى: ﴿حَقَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم﴾ 3، فكأنّه بذلك يذكر الحالة التي كانوا عليها لغيرهم، فيتعجّب منها وينكرها، فهو يشير إلى العباد على سبيل المبالغة إلى أن ما يقومون به من بغي وفساد في الأرض بغير الحق4،حتّى إذا أيقنوا ذلك وأخلصوا الدعاء لله وحده وتركوا ما كانوا يعبدون، ويقولوا: لئن أنجيتنا من هذه الشدّة التي نحن فيها لنكون من الشّاكرين لك على كلّ نعمك .

5- قصد الدّلالة على الاختصاص: كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ 5، وهذا دليل على قدرة الله وعظمته

<sup>1-</sup> سورة الدخان، الآية 4-6.

<sup>2-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج: 3، ص329، بتصرف

<sup>3−</sup> سورة يونس، الآية 22.

<sup>4-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج: 3، ص329، بتصرف.

<sup>5-</sup> سورة فاطر، الآية 9.

وحده دون غيره، فقد انتقل من لفظة الغيبة إلى التكلم، وبذلك دخوله في الاختصاص، والدّليل على ذلك "سقناه" و "فأحيينا" أي خص نفسه بالقدرة على إحياء الأرض بعد يبسها فتصبح مخضرة وكذلك يكون إحياء الموتى يوم القيامة.

6- قصد الاهتمام: وذلك في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اعْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَابِعِينَ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِى كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ 2، فانتقل من الغيبة في "قضاهن" و "أوحى"، إلى التكلّم في "وزينّا السّماء الدّنيا"، فالتفت في هذا الموضع للاهتمام بالإخبار عن نفسه، فالله تعالى جعل الكواكب في السماء الدّنيا للزّينة والحفظ، فعدل عن هذا لأنّ طائفة اعتقدت أن النّجوم ليست في السماء الدّنيا وليست حفظًا، فانتقل إلى التكلّم والإخبار عن ذلك لتكذيب الفرقة المعتقدة بطلانه 3، فالله تعالى هو الذي خلق الأرض والسماء في يومين وجعلهما آية للسّائلين.

7- قصد التوبيخ: في قوله عز وجل: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَانُ وَلَدًا لَّقَدْ جِعْتُمْ شَيْعًا إِدَّا ﴾ ، فقد عدل من الغيبة إلى الخطاب ليؤكد هذا التوبيخ الموجّه لهم، فأخبر عنه بالحضور فقال "لقد جئتم" ذلك لأنّ توبيخ الحاضر أبلغ وأقوى في الإهانة له 5، ذلك لأنّ الشّيء

<sup>1-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج: 3، ص329، بتصرف.

<sup>2-</sup> سورة فصلت، الآية 11-12.

<sup>3-</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج: 3، ص330، بتصرف.

<sup>4-</sup> سورة مريم، الآية 88-89.

<sup>5 -</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج: 3، ص330، بتصرف.

العظيم الّذي جاءوا به إنّما هو منكر وافتراء على الله، لذلك استعمل أسلوب التّوبيخ معهم لينفى عن نفسه تهمة الافتراء.

وممّا سبق نستتج أنّ الالتفات من الأساليب البلاغية الهامّة الّتي يستعملها المتكلّم في كلامه، فبواسطته يستطيع الانتقال من حال إلى حال آخر حتّى يلفت انتباه المتلقّي ويجعله يصغي إلى كلامه، ويظهر عنايته بالشّيء المذكور، ويشترط فيه العدول من صيغة إلى أخرى، وبهذا له عدّة أقسام يظهر بها، فإذا توفّرت الشروط وتحقّقت هذه الأقسام، منح هذا الأسلوب للكلام أسراراً بلاغية بعضها عام والآخر خاص، وهذا ما سنحاول الوصول إليه من خلال تطبيقنا على سورة يونس، واستخراج الصّور والأسرار البلاغية الّتي تحتوي عليها هذه السّورة.

# القصل الثاني

## برعة أسلاب الالثنات في سررة بونس

المبحث الأول: الالتفات في سورة بونس -إحصاء وتصنيف-المبحث الثاني: بلاغة الالتفات في سورة بونس -دراسة نماذج-

المدخل

### أ- محتوى الفصل ومنهجيته

يحتوي هذا الفصل على مدخل عرضنا فيه ما يضمّه والمنهجية المتبعة في عرض أفكاره وعناصره، وكذا التّعريف بالسّورة وما تتضمّنه من مواضيع، وقسّمناه إلى مبحثين، الأوّل الالتفات في سورة يونس إحصاء وتصنيف، حيث قمنا باستخراج صور الالتفات بكل أنواعه الواردة داخل السّورة، وبعدها أحصينا كل نوع على حدة، ثم صنّفناه داخل جداول، كلّ جدول يحمل بداخله نوعا من أنواع الالتفات وذلك حتّى يسهل للباحث العثور عليها، وفي المبحث الثاني الّذي هو بلاغة الالتفات في سورة يونس حراسة نماذج—، عليها، وفي المبحث الثاني الّذي نوع وذلك لكثرتها ولا يسعنا تحليلها كلّها، ثم كشفنا عن الأسرار البلاغية التي تحملها كلّ آية، وبينا مدى مساهمة هذه الأسرار في إعجاز كتاب الشّه.

### ب- التعريف بالمدونة

سمّیت فی المصاحف هذه السّورة بهذا الاسم لذکر قصة سیّدنا یونس علیه السّلام وقومه فیها، فاختص الله بذکرهم بعد أن قام نبیّهم بدعوتهم إلی عبادة الله عزّ وجلّ، فكذّبوه وازدادوا ثباتا علی كفرهم وعنادهم، فلمّا وعدهم بنزول عذاب الله علیهم آمنوا وبعدها عفا الله عنهم، وذلك كما جاء فی قوله تعالی: ﴿فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْیَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا

إِيمَانُهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينَ اللهُ اللهُ

وهي سورة مكّية كما ذكر الرّازي في تفسيره ما عدا الآيات «40، 94، 96، 96، 96 فهي مدنية»  $^2$ ، عدد آياتها مئة وتسع "109"، من السّور المئين، وهي السّورة العاشرة في ترتيب المصحف والحادية والخمسون في ترتيب نزول السّور، تبدأ بحروف مقطعة «الر»، «نزلت بعد سورة الإسراء، وقبل سورة هود»  $^3$ ، وهي من السّور التي وردت فيها أصول العقيدة الإسلامية من الإيمان بالله، والكتب، والرسل، والبعث، والجزاء.

«ابتدأت بمقصد إثبات رسالة محمّد صلّى الله عليه وسلّم بدلالة عجز المشركين عن معارضة القرآن (...)، والدّليل على أنّه من عند الله هو إعجازه لهم، وهذا في قوله تعالى: ﴿تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴾، ثم أتبع ذلك بإثبات رسالة محمّد صلّى الله عليه وسلّم، وإبطال اعتقاد المشركين أنّ الله يستحيل أن يرسل رسولا بشرا، ثم انتقل إلى الإثبات بأنّ الله منفرد في الألوهية (...)» 4، كما اشتملت على أغراض إثبات الحشر والجزاء وإبطال اعتقادات الشرك بالله، وكذلك التّذكير بما حلّ بأهل القرون الماضية، لتكذيبهم وافتراءهم على الله تعالى، وإنذاره لقوم يونس باتباعه حتى لا يحل بهم عذاب الله وسخطه

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 98.

<sup>2-</sup> فخر الدين محمّد بن الحسين بن الحسن بن علي التميمي البكري الرازي الشافعي، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، تح: عماد زكي البارودي، المكتبة التوفيقية، دط، ج: 17، ص03.

<sup>3-</sup> محمّد الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير والتوير، الدار التونسية: تونس، دط: 1984، ج:11، ص78. 4- نفسه.

مثلما حلّ بالأمم التي سبقتهم، وغيرها من الأغراض والمواضيع التي اشتملت عليها هذه السّورة وهي كثيرة.

## المبحث الأول: الالتفات في سورة يونس إحصاء وتصنيف

لقد ورد الالتفات في سورة يونس بكلّ أقسامه، حيث مسحنا هذه السّورة مسحا واستخرجنا منها ما استطعنا من أنواع الالتفات، ثمّ أحصيناها وصنفناها في جداول مبرزين فيها موقع الالتفات، والملتفت عنه، والملتفت إليه، ونوع الالتفات ورقم الآية، واعتمدنا في تصنيفنا لهذه الأنواع على المنهج الوصفي التّحليلي لارتباطه بالموضوع، ثمّ أتبعنا تحت كلّ جدول بعرض استنتاج بعده مباشرة، على شكل خلاصة مشيرين إلى كم من مرّة ذكر كل نوع ومن هو النوع الغالب والمنعدم في هذه السورة.

## 1-في الضمائر:

| رقم<br>الآية | نوع<br>الالتفات                                   | الملتفت | الملتفت   | موقع الالتفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الرقم |  |  |  |  |
|--------------|---------------------------------------------------|---------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|--|--|--|
| الایت        | عنه إليه الالتفات الآية أ- من التّكلّم إلى الغيبة |         |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |  |  |  |  |
| 02           | من التّكلّم<br>إلى<br>الغيبة                      | ربّهم   | أن أوحينا | ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنُ أَوْحَيْنَا اللَّاسِ اللَّهُمُ أَنُ أَنذِرِ ٱلتَّاسَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمُ قَالَ ٱلْكَافِرُونَ إِنَّ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمُ قَالَ ٱلْكَافِرُونَ إِنَّ هَانَا لَسُحِرُ مُّبِينُ ﴾ | 01    |  |  |  |  |
| 21           | من التّكلّم<br>إلى<br>الغيبة                      | الله    | أذقنا     | ﴿ وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِّن بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرٌ فِي آيَاتِنَا أَ                                                                                                                                                                                                           | 02    |  |  |  |  |

|    | 1           | •         | 1                                           |                                                                                           |    |
|----|-------------|-----------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|    |             |           |                                             | وَ قُلِ اللَّهُ أَسْرَعُ مَكْرًا ۚ إِنَّ رُسُلَنَا                                        |    |
|    |             |           |                                             | يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ﴾                                                              |    |
|    |             |           |                                             | ﴿هُـوَ الَّذِي يُسَـيِّرُكُـمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَرِّ حَتَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ |    |
|    | من التّكلّم |           |                                             | وابجر على إِدا كلم في العلم و                                                             |    |
| 22 | من التحتم   | دعوا الله | جرين                                        | جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ                                                      | 03 |
|    | الغيبة      | ,         | <b>3.3</b> ·                                | الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ                                           |    |
|    |             |           |                                             | أُحِيطَ بِهِمْ لَا مَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ                                        |    |
|    |             |           |                                             | الدِّينَ لَيِنْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 |    |
|    |             |           |                                             | لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ،                                                          |    |
|    | من الثّكلّم |           | نرينّك،<br>الله ا                           | ﴿ وَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ                                          |    |
| 46 | إلى         | الله شهيد |                                             | أُوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ اللَّهُ                              | 04 |
|    | الغيبة      |           |                                             | شَهِيدٌ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ﴾                                                           |    |
|    |             |           |                                             | ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ                                           |    |
|    |             |           |                                             | مِن قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا                                          |    |
|    | من التّكلّم |           |                                             | كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ                                                |    |
| 61 | إلى         | عن ربّك   | إلّا كنّا                                   | فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن                                                     | 05 |
|    | الغيبة      |           | 1                                           | مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي                                                |    |
|    |             |           | السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا |                                                                                           |    |
|    |             |           |                                             | أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾                                                    |    |

| 72<br>-<br>73 | من التّكلّم<br>إلى<br>الغيبة | فنجيناه<br>ومن معه | سألتكم،<br>أجر <i>ي</i> ،<br>أمرت،<br>أكون | ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُم مِّنَ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرْتُ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَهُ وَمَن مَّعَهُ وَفِي اللَّهُ مُ خَلَيْفَ وَأَغْرَقُنَا اللَّهُ لَكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَيْفِ وَأَغْرَقُنَا اللَّهُ لَكِيفَ وَأَغْرَقُنَا اللَّذِينَ كَذَّبُوا فِايَتِنَا فَٱنظُرُ كَيْفَ اللَّذِينَ كَذَّبُوا فِايَتِنَا فَٱنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾                                 | 06 |
|---------------|------------------------------|--------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 93            | من التّكلّم<br>إلى<br>الغيبة | ربّك               | بوّأنا،<br>رزقناهم                         | ﴿ وَلَقَدْ بَوّا أَنَا بَنِي إِسْرَابِيلَ مُبَوّاً صِدْقٍ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ فَمَا اخْتَلَفُوا حَتَّىٰ جَاءَهُمُ الْعِلْمُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                       | 07 |
| 98<br>-<br>99 | من التّكلّم<br>إلى<br>الغيبة | ربّك               | كشفنا،<br>ومتّعناهم                        | ﴿ فَلُولًا كَانَتُ قَرْيَةٌ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءَامَنُواْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْخَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِينِ ﴿ اللّٰمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ حَتَّىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ حَتَّىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ | 08 |

|    |                               | کڵم              | لغيبة إلى التّ | ب- من ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|----|-------------------------------|------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 11 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>التكلم | فنذر ،<br>لقاءنا | الله           | ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ الشَّعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ لَقُضِىَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 01 |
| 21 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>التكلم | إنّ رسلنا        | الله           | ﴿ وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِّن بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُم مَّكْرٌ فِي آيَاتِنَا قُلِ اللَّهُ أَسْرَعُ مَكْرًا ۚ إِنَّ رُسُلَنَا يَكِئُهُ وَلَ اللَّهُ أَسْرَعُ مَكْرًا ۚ إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنُونَ هَا تَمْكُرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                       | 02 |
| 22 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>التكلم | جرين             | هو، الله       | ﴿ هُوَ الَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَقَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَالْبَحْرِ حَقَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتْهَا رِيحُ عَاصِفُ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ ذَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ مَن الشَّاكِرِينَ ﴾ التين لَيِنْ أَنجَيْتَنا مِنْ هَاذِهِ لَنكُونَنَ مِن الشَّاكِرِينَ ﴾ | 03 |
| 23 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>التكلم | ثمّ إلينا        | أنجاهم         | ﴿ فَلَمَّا أَنَجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنفُسِكُمْ مَّتَاعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 04 |

|    |              | Γ                | T          | 1-                                                        |            |
|----|--------------|------------------|------------|-----------------------------------------------------------|------------|
|    |              |                  |            | الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۖ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ      |            |
|    |              |                  |            | فَنُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ،                 |            |
|    |              |                  |            | ﴿قُلْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ           |            |
| 69 | من           |                  |            | ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ۞ مَتَنعٌ فِي                   |            |
| _  | الغيبة       | ثمّ إلينا        | على الله   | ٱلدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ | 05         |
| 70 | إلى<br>انتخا |                  |            | ٱلْعَذَابَ ٱلشَّدِيدَ بِمَا كَانُواْ                      |            |
|    | التكلم       |                  |            | يَكُفُرُونَ﴾                                              |            |
|    |              |                  |            | ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُم فَمَا سَأَلْتُكُم مِّن               |            |
|    |              | فنجّيناه، الغيبة | على الله   | أَجْرِ اللَّهِ وَأُمِرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرْتُ  |            |
| 72 |              |                  |            | أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ١                        | 06         |
| _  |              |                  |            | فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَّعَهُو فِي             |            |
| 73 | إلى          | وأغرقنا          |            | ٱلْفُلُكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلَيْمِفَ وَأَغُرَقُنَا        |            |
|    | التكلم       |                  |            | ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِءَايَتِنَا ۖ فَٱنظُرُ كَيْفَ       |            |
|    |              |                  |            | كَانَ عَلْقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ﴾                           |            |
|    |              |                  |            | ﴿قَالَ قَدُ أُجِيبَت دَّعُوتُكُمَا                        |            |
|    | من           |                  |            | فَٱسۡتَقِيمَا وَلَا تَتَّبِعَآنِّ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ       |            |
| 89 | الغيبة       |                  | "قال" تعود | لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَجَاوَزُنَا بِبَنِيّ                   | o <b>-</b> |
| -  | إلى          | وجاوزنا          | على الله   | إِسْرَاءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ          | 07         |
| 90 | التكلم       |                  | "هو "      | وَجُنُودُهُ و بَغْيَا وَعَدُوا ﴿ حَتَّى إِذَا             |            |
|    |              |                  |            | أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُو لَآ          |            |

|               |                               |                     |                     | إِلَّهَ إِلَّا ٱلَّذِي ءَامَنَتْ بِهِ عَبُواْ السَّرَّءِيلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَجُنُوزُنَا بِبَنِي إِسْرَاءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَرَجَنُوزُنَا بِبَنِي إِسْرَاءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ وَ بَغْيَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |  |  |
|---------------|-------------------------------|---------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|
| 90            | من<br>الغيبة<br>إلى<br>التكلم | وأنا من<br>المسلمين | قال                 | قَائِعَهُمْ قِرَعُونَ وَجِنُودَهُ بِعِياً وَعَدُواً حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ وَلاَ إِلَكَ إِلَّا ٱلَّذِيَ عَامَنتُ بِهِ عَنْوَاْ إِسَرَاءِيلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 08 |  |  |
| 93 - 94       | من<br>الغيبة<br>إلى<br>التكلم | ممّا أنزلنا         | ربّك                | ﴿ وَلَقَدُ بَوَّأَنَا بَنِيَ إِسْرَآءِيلَ مُبَوَّأَ صِدُقِ وَرَزَقُنَهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ فَمَا الْخُتَلَفُواْ حَتَّىٰ جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فَيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ وَأَنْ الْقِينَمَةِ فَيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ وَهَا الْقِينَمَةِ فَيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ وَهَا الْقِينَمَةِ فَيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ وَفَي اللَّهِ عَلَيْكَ فَي فَا لَكِتَبَ مِن كُنتَ فِي شَلْقٍ مِّمَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَلْ تَكُونَنَ مِنَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن فَلْل تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ | 09 |  |  |
|               | ج- من الغيبة إلى الخطاب       |                     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |  |  |
| 04<br>-<br>05 | من<br>الغيبة                  | لتعلموا             | بما كانوا<br>يكفرون | ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ۗ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقَّا إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ۗ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقَّا إِنَّهُ مِيعَدُهُ وَقَالًا اللَّهُ الْخُلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَلَا اللَّهُ لِيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ لِيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 01 |  |  |

|    | الخطاب                        |              |                   | الصَّلِحَتِ بِالْقِسُطِّ وَالَّذِينَ كَمِيمِ كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابُ مِّن حَمِيمِ وَعَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ وَعَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ هُوَ الَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيآءَ وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ وَمَنَاذِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَالِكَ إِلَّا بِاللَّقِ يُفَصِّلُ الْآكيتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ لقوم يعْلَمُونَ ﴾ لقوم يعْلَمُونَ ﴾ لقوم يعْلَمُونَ ﴾ |    |
|----|-------------------------------|--------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 18 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>الخطاب | أتتبئون      | يعبدون            | ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَّوُلَاءِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ قُلُ أَتُنبَّعُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلْتَنبَعُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَى عُمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ وَتَعَلَى عُمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                                                                                                                                          | 02 |
| 20 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>الخطاب | فَقُلْ       | أنزل عليه         | ﴿وَيَقُولُونَ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن<br>رَّبِهِ عَ فَقُلْ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَّهِ فَٱنتَظِرُوٓاْ<br>إِنِّى مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 03 |
| 21 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>الخطاب | ما<br>تمكرون | النّاس،<br>مسّتهم | ﴿ وَإِذَآ أَذَقْنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنُ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُمُ إِذَا لَهُم مَّكُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 04 |

|               |                               |                |                     | فِي ءَايَاتِنَا قُلِ ٱللَّهُ أَسْرَعُ مَكُرًا إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
|---------------|-------------------------------|----------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 30 - 31       | من<br>الغيبة<br>إلى<br>الخطاب | من<br>پرزقکم   | ما كانوا<br>يفترون  | ﴿ هُنَالِكَ تَبُلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا اللَّهِ مَوْلَلَهُمُ السَّفَتُ وَرُدُّواْ إِلَى اللَّهِ مَوْلَلَهُمُ الْحُقِّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ الْحَقِّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَالْحَقِ قُلُ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَة وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُغُولُونَ اللَّهُ وَمَن يُعْرِبُ الْمَيْتَ مِنَ اللَّهُ فَلَا أَفْلَا تَتَقُونَ اللَّهُ فَلَا أَفْلَا تَتَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلُ أَفْلَا تَتَقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 05 |
| 31            | من<br>الغيبة<br>إلى<br>الخطاب | أفلا<br>تتّقون | سيقولون             | وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْحَيِّ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلُ أَفَلا تَتَقُونَ اللَّهُ فَا فَلَا تَتَقُونَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُ | 06 |
| 55<br>-<br>56 | من<br>الغيبة<br>إلى<br>الخطاب | إليه<br>ترجعون | أكثرهم لا<br>يعلمون | ﴿ أَلَا إِنَّ لِللَهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَلَا إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَٱلْأَرْضِ أَلَا إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَاكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ هُوَ وَلَاكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ هُوَ يُحِيهِ وَيُمِيتُ وَإِلَيْه ورْجَعُونَ الله ورُجَعُونَ الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 07 |

| 66 | القيل الغيبة النابة           | وإن هم إلاّ | يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم<br>مَّوْعِظَةُ مِّن رَّبِكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي<br>ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ<br>﴿لِلَّهِ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي<br>ٱلأَرْضِ وَمَا يَتَبِعُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن<br>دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَآءً إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا<br>الظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ ۞ هُوَ | 08                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
|----|-------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 67 | الخطاب                        | اتسكنوا     | يخرصون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| 73 | من<br>الغيبة<br>إلى           | فانظر       | فنجّيناه<br>ومن معه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَّعَهُ وَ فِي اللهُ وَمَن مَّعَهُ وَفِي اللهُ وَمَن مَّعَهُ وَفِي اللهُ | 09 |
|    | الخطاب                        |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
|    |                               | <b>ا</b>    | لاب إلى الغيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | د- من الخط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| 15 | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | يشركون      | أتتبئون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَّوُلَا عِندَ ٱللَّهِ قُلُ أَتُنبِّونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلْتُرْضِ سُبْحَانَهُ وَ ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 01 |

| 22            | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | و <b>ج</b> رين<br>بهم                     | یسیّرکم   | ﴿ هُو ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّوٓاْ أَنَّهُمُ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِمْ مَكَانٍ مَكَانٍ مَخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِمْ مَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهِمْ مَعَوااً اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الْمَنْ مَنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾ | 02 |
|---------------|-------------------------------|-------------------------------------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 29<br>-<br>30 | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | وردّوا إلى الله، وضل عنهم ما كانوا يفترون |           | ﴿ فَ كَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَا نَفْسِ لَغَنْفِلِينَ ﴿ هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسُلَفَتْ وَرُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَلَهُمُ اللَّهِ مَوْلَلَهُمُ اللَّهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ يَفْتَرُونَ ﴾ يَفْتَرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 03 |
| 31            | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | سيقولون                                   | من يرزقكم | وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ وَمَن يُغْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ لَحَيِّ الْمَيِّتِ مِنَ لَحَيِّ وَمُن يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ لَحَيِّ وَمُن يُحْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ لَحَيِّ وَمَن يُحْرِجُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَاللَّهُ فَقُلُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾                                                                                                                                                                           | 04 |

| 35<br>-<br>36 | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | أكثرهم،<br>بما<br>يفعلون | فما لكم<br>كيف<br>تحكمون       | ﴿ قُلُ هَلُ مِن شُرَكَآيِكُم مَّن يَهُدِى لِلْحَقِّ اللّهُ يَهُدِى لِلْحَقِّ اللّهُ يَهُدِى لِلْحَقِّ الْفَمَن يَهُدِى إِلَى اللّهُ يَهُدِى لِلْحَقِّ الْفَمَن يَهُدِى إِلَى اللّهُ يَهُدَى أَن يُتَبَعَ الْفَمَن يَهُدِى إِلَى اللّهَ الْحَقِّ أَن يُهُدَى فَمَا الْمَثَن لا يَهِدِى إِلّا أَن يُهُدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحُكُمُونَ ﴿ وَمَا يَتَبِعُ لَكُمُ وَنَ ﴿ وَمَا يَتَبِعُ لَكُمُ وَنَ ﴿ وَمَا يَتَبِعُ لَكُمُ مُ إِلّا ظَنّا إِنّ الظّنَ لا يُغْنِى مَن الْحَقِ شَيْا إِنّ اللّهَ عَلِيمُ بِمَا مِنَ الْحَقِ شَيْا إِنّ اللّهَ عَلِيمُ بِمَا يَقْعَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 05 |
|---------------|-------------------------------|--------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 57<br>-<br>58 | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | مما<br>يجمعون            | يا أيّها<br>النّاس قد<br>جاءكم | ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدُ جَاءَتُكُم مَّوْعِظَةُ مِّن رَّبِكُمْ وَشِفَاءٌ لِّمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ فَي قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِنَالِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا فَبِنَالِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 06 |
| 73<br>-<br>74 | من<br>الخطاب<br>إلى<br>الغيبة | من بعده                  | فانظر                          | ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَّعَهُ وَفِي اللّٰهُ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَّعَهُ وَفِي اللّٰفُلُكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَيْهِ فَا فَأَنظُرُ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِاليّتِنَا فَٱنظُر كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذرينَ الله ثُمَّ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذرينَ الله ثُمَّ تَعْفِيهُ بَعْدِهِ وَرُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ بَعْدِهِ وَرُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآءُوهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُواْ فَجَآءُوهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُواْ لِيعُومِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِهِ و مِن قَبْلُ لِيقُومِنُواْ بِمِا كَذَّبُواْ بِهِ و مِن قَبْلُ لَيْهُ وَمِن قَبْلُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللللّٰ الللللّٰ الللللللللل | 07 |

|                 |                              |              |                     | كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|-----------------|------------------------------|--------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                 |                              | ب            |                     | ه - من التّكلّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 90<br>-<br>91   | من التّكلّم<br>إلى<br>الخطاب | عصیت،<br>کنت | وأنا من<br>المسلمين | ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَآءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَا تَبْعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ وَ بَغْيَا وَعَدُواً حَتَى إِذَا أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ وَعَدُواً حَتَى إِذَا أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ و لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِي 01 عَامَنتُ بِهِ عَبُنُواْ إِسْرَآءِيلَ وَأَنَا مِنَ عَامَنتُ بِهِ عَبُنُواْ إِسْرَآءِيلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُشْلِمِينَ ﴿ عَالَى عَالَى اللّهِ عَصَيْتَ الْمُشْلِمِينَ ﴿ عَالَى اللّهُ اللّهِ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾                                         |   |
| 104<br>-<br>105 | من التّكلّم<br>إلى<br>الخطاب | ,            |                     | و قُلُ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِّن دِينِي فَلاَ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ شَكِّ مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِنْ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِنْ 02 أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنَكُمُ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَنْ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَنْ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَنْ أَتُ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا اللّهِ يَنِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ | 2 |

من خلال تصنيفنا لمواطن الالتفات في هذا الجدول، والواردة في هذه السورة نلحظ أنّ أسلوب الالتفات من بين الأساليب الأكثر شيوعاً داخل السورة، إذ أنّ كل الأساليب الواردة فيها تقريباً هي أساليب التفات، وخاصة الالتفات بالضمائر، إذ يوجد

فيها 35 صورة من هذا النّوع، والصّورة الأكثر وروداً فيها هي الانتقال من الغيبة إلى التّكلّم وكذلك الانتقال من الغيبة إلى الخطاب، إذ وردت كلّ واحدة من هاتين الصّورتين و مرّات داخل السّورة، ثم تأتي بعدها في المرتبة الثانية الانتقال من التّكلّم إلى الغيبة إذ وردت 8 مرات، أما الانتقال من الخطاب إلى الغيبة فقد جاء في سبع مواضع لا أكثر، ومن التّكلّم إلى الخطاب في موضعين وهذه الصورة فهي الأقل شيوعا داخل السورة، أما الصورة التي لم نجد لها أثرا هي الانتقال من الخطاب إلى النّكلّم.

2- في العدد: قمنا بتصنيف الالتفات بالعدد مباشرة بعد الضمائر لأنّه هو الأسلوب الثاني البارز بعدها، إذ صنفناه داخل هذا الجدول حسب وروده في السورة، وفي نفس الوقت أحصينا كم ورد كل نوع داخلها ليتضح لنا من هو الأكثر شيوعا والمنعدم، ثم أتبعناه باستنتاج في خلاصة الجدول وملاحظاته.

| رقم   | نوع                    | الملتفت | الملتفت     | موقع الالتفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الرقم |
|-------|------------------------|---------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الآية | الالتفات               | إليه    | عنه         | موقع الاللقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الروم |
|       |                        | لمفرد   | الجمع إلى ا | أ- من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| 03    | من الجمع<br>إلى المفرد | الأرض   | السّماوات   | ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ الْمَّرَشِّ يُدَبِّرُ الْمَرَشِّ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِلَا مِنْ بَعْدِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِلَا مِنْ بَعْدِ أَوْنَهُمْ اللَّهُ رَبُّكُمُ أَلْلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ | 01    |

|    | ı                      |                     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
|----|------------------------|---------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 06 | من الجمع<br>إلى المفرد | الأرض               | السّماوات           | ﴿ إِنَّ فِي ٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ<br>وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ<br>وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَتَّقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 02 |
| 18 | من الجمع<br>إلى المفرد | الأرض               | السّماوات           | ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلُآءِ شُفَعَتَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلُ أَتُنبِّونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلْأَرْضِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَنَهُ و وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ سُبْحَنَهُ و وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 03 |
| 18 | من الجمع<br>إلى المفرد | ربىّك               | فذلکم الله<br>ربّکم | ﴿ فَذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْحَقُّ الْحَقُّ الْحَقُّ الْحَقُّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَلُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ الللْمُولِمُ الللّهُ الللْمُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل | 04 |
| 61 | من الجمع<br>إلى المفرد | وما يعزب<br>عن ربّك | إذ<br>تفيضون        | ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتْلُواْ مِنْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذَ تَعْمَلُونَ مِن تَفْيضُونَ فِيةً وَمَا يَعْزُبُ عَن تُفيضُونَ فِيةً وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَصُغَرَ مِن مَنْ أَلْكُ وَلَا أَصُعْرَ مِن مَنْ أَلْكُ وَلَا أَصُغَرَ مِن مَنْ أَلْكُ وَلَا أَصُعْرَ مِن مَنْ أَلْكُ وَلَا أَصُعْرَ مِن مَنْ أَلْكُ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَبِ مَن مَنْ مِن مَنْ مَنْ مِن مَنْ مَنْ مِن مَنْ مَن مَنْ مَنْ مَن مَنْ مَنْ مَن مَنْ مَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 05 |
| 66 | من الجمع<br>إلى المفرد | الأرض               | السماوات            | ﴿ أَلَا إِنَّ لِلَّهِ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ وَمَا يَتَّبِعُ ٱلَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 06 |

|    |            |       |          | E                                                    |                         |  |
|----|------------|-------|----------|------------------------------------------------------|-------------------------|--|
|    |            |       |          | يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَآءً إِن            |                         |  |
|    |            |       |          | يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا      |                         |  |
|    |            |       |          | يَخُرُصُونَ﴾                                         |                         |  |
|    |            |       |          | ﴿قَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ وَلَدَّأً سُبْحَٰنَهُۥ    |                         |  |
|    | 71         |       |          | هُوَ ٱلْغَنِيُ ۖ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ          |                         |  |
| 68 | من الجمع   | الأرض | السماوات | وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنْ عِندَكُم مِّن               | 07                      |  |
|    | إلى المفرد |       |          | سُلْطَانِ بِهَاذَأْ أَتَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ       |                         |  |
|    |            |       |          | مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾                                 |                         |  |
|    |            |       |          | ﴿ فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا ذُرِّيَّةُ          |                         |  |
|    | ••         |       |          | مِّن قَوْمِهِ عَلَىٰ خَوْفٍ مِّن                     |                         |  |
| 83 | من الجمع   | فرعون | فرعون    | فِرْعَوْنَ وَمَلَإِ يْهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْۚ وَإِنَّ | 08                      |  |
|    | إلى المفرد |       | وملإيهم  | فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ           |                         |  |
|    |            |       |          |                                                      | لَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ |  |
|    |            |       |          | ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن       |                         |  |
|    | من الجمع   |       | واجعلوا، | تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا           |                         |  |
| 87 | إلى المفرد | وبّشر | وأقيموا  | وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبُلَةَ وَأَقِيمُواْ       | 09                      |  |
|    |            |       |          | ٱلصَّلَوٰةً ۗ وَبَشِّر ٱلۡمُؤۡمِنِينَ ﴾              |                         |  |
|    |            |       |          | ﴿وَجَاوَزُنَا بِبَنِي إِسْرَاءِيلَ ٱلْبَحْرَ         |                         |  |
|    |            |       |          | فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيَا        |                         |  |
|    | من الجمع   | _     | فرعون    | وَعَدُوًا حَتَّىٰ إِذَآ أُدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ         |                         |  |
| 90 | إلى المفرد | أدركه | وجنوده   | قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ و لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِي   | 10                      |  |
|    |            |       |          | ءَامَنَتُ بِهِ عَنُوٓاْ إِسۡرَآءِيلَ وَأَنَاْ        |                         |  |
|    |            |       |          | مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾                                |                         |  |
|    |            |       |          | (=","                                                |                         |  |

| 95<br>105<br>-         | من الجمع الى المفرد من الجمع | فتكون<br>ولا تدع،<br>ما لا     | ولا تكوننّ<br>ولا تكوننّ | ﴿ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |  |
|------------------------|------------------------------|--------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|
| 106                    | إلى المفرد                   | ينفعك                          |                          | يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ<br>فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |  |
| ب- من المفرد إلى الجمع |                              |                                |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |  |
| 31                     | من المفرد<br>إلى الجمع       | الأبصار                        | السّمع                   | ﴿ قُلُ مَن يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلْحَيَّ مِنَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ الْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَعَلَ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 01 |  |
| 61                     | من المفرد<br>إلى الجمع       | ولا<br>تعملون،<br>إذ<br>تقيضون | تكون،<br>تتلوا           | ﴿ مَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتُلُواْ مِنْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَصُغَرَ مِن مَّنْ اللَّهُ فَي كِتَبِ ذَالِكَ وَلَا أَصُغَرَ اللَّهِ فِي كَتَبِ مَن مُنْ اللَّهُ مَن مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَصُغَرَ مِن مَنْ مَنْ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَيْلُولُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالِيلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول | 02 |  |

|     |                          |                           |                       | ا بَارِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
|-----|--------------------------|---------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 83  | من المفرد<br>إلى الجمع   | وملإيهم                   | فرعون                 | ﴿ فَمَآ ءَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا ذُرِيَّةُ مِن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِ يُهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِ يُهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فَوْرَعُونَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ وَلَيْ لَعِلْ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ وَلَيْ لَعِلْ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ وَلَيْ لَعِلْ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّهُ وَلَيْنَ ﴾                                                         | 03 |
| 88  | من المفرد<br>إلى الجمع   | أموالاً                   | زينة                  | ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ وَزِينَةً وَأُمُولَاۤ فِي فَرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ وَزِينَةً وَأُمُولَاۤ فِي الْخُيَوٰةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا الطمِسْ عَلَىٰ أُمُولِهِمْ سَبِيلِكَ رَبَّنَا الطمِسْ عَلَىٰ أُمُولِهِمْ وَاللهِمْ وَاللهِمْ وَاللهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ وَاللهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُاْ اللهَ فَذَابَ الْأَلِيمَ ﴾ | 04 |
| 94  | من المفرد<br>إلى الجمع   | فلا تكوننّ                | كنت،<br>إليك،<br>جاءك | ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا<br>إِلَيْكَ فَسُلِ ٱلَّذِينَ يَقُرَءُونَ<br>ٱلْكِتَنبَ مِن قَبْلِكَ ۚ لَقَدْ جَآءَكَ<br>ٱلْكِتَنبَ مِن قَبْلِكَ ۚ لَقَدْ جَآءَكَ<br>ٱلْكُتُّ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ<br>ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾                                                                                                                                                                      | 05 |
| 105 | من المفرد<br>إلى الجمع   | ولا تكوننّ                | أقم وجهك              | ﴿ وَأَنْ أَقِمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 06 |
|     |                          | تثنية                     | المفرد إلى الن        | ج- من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| 78  | من المفرد<br>إلى التثنية | وتكون<br>لكما<br>الكبرياء | أجئتنا<br>لتلفتنا     | ﴿ قَالُوٓاْ أَجِئَتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا ٱلْكِبْرِيَآءُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                    | 01 |

|     | د- من التثنية إلى الجمع |          |           |                                                  |    |  |  |
|-----|-------------------------|----------|-----------|--------------------------------------------------|----|--|--|
|     |                         |          |           | ﴿ وَأُوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأُخِيهِ أَن     |    |  |  |
| 87  | من التثنية              | واجعلوا، | أن تبوّءا | تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا       | 01 |  |  |
| 07  | إلى الجمع               | وأقيموا  | لقومكما   | وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةَ وَأَقِيمُواْ   | 01 |  |  |
|     |                         |          |           | ٱلصَّلَوٰةُ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾           |    |  |  |
|     |                         |          |           | ﴿قَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ       |    |  |  |
|     |                         |          |           | فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ وزِينَةَ وَأُمُوالًا فِي   |    |  |  |
| 0.0 | من التثنية              | 1 7 - 7  | فرعون     | ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن | 00 |  |  |
| 88  | إلى الجمع               | ليضلوا   | وملأه     | سبِيلِكَ لَيْ الطِّمِسُ عَلَى أَمُوالِهِمُ       | 02 |  |  |
|     |                         |          |           | وَٱشۡدُدُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمۡ فَلَا يُؤۡمِنُواْ   |    |  |  |
|     |                         |          |           | حَتَّىٰ يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ﴾          |    |  |  |

نستنتج من خلال هذا الجدول أنّ الالتفات بالعدد ثاني أبرز نوع وارد في هذه السورة، إذ ظهرت في 21 موضعا، فالله سبحانه وتعالى استعمل هذا الأسلوب حسب ما تقتضيه الحالة التي يكون في صدد مخاطبة النّاس بها، فتارة يخاطب المفرد بصيغة الجمع، وتارة أخرى يخاطب الاثنين بصفة المفرد أو العكس، وهذا حتى يبيّن من المخاطب والمقصود من الكلام، ويجعله يصغي لكلامه ويتدبّر معاني آياته.

فنجد أن الانتقال من الجمع إلى المفرد هو النّوع الأكثر تردّداً داخل السّورة إذ ورد في 12 موضعا، إذ أنّ استعمال هذا النّوع كان بغرض مخاطبة فرعون وجنوده مع موسى عليه السّلام، ثم بعدها يلتفت الله سبحانه وتعالى ليجعل الخطاب من موسى إلى فرعون وقومه التّابعين له، وهذه الصّورة هي الانتقال من المفرد إلى الجمع ووردت في

6 مواضع فقط، أمّا من التّثنية إلى الجمع فقد ظهرت في موضعين لا أكثر، ومن المفرد إلى التّثنية وردت مرّة واحدة وهذا عندما خاطب فرعون موسى عليه السّلام واتهمه بأنّه جاء بالسحر، ثم بعدها أشرك في الأمر أخاه هارون معه، أمّا الصّورة المنعدمة والتي لم نجد لها أثرا داخل السّورة فهي الانتقال من التّثنية إلى المفرد، وكذلك من الجمع إلى التّثنية.

واستعمل هذا النّوع من الالتفات لأنّ الخطاب كان موجهاً إلى أشخاص، وفي كل مرّة يختلف عددهم، فتارة يكون واحدا، وتارة أخرى يكون اثنين أو جماعة، فيخاطبهم الله سبحانه وتعالى حسب عددهم.

3- في الأفعال: وضعنا مواطن الالتفات بالأفعال الواردة داخل السورة في جدول تقصيلي، يوضح لنا كلّ نوع كم ورد من مرّة وصنّفنا الأنواع حسب تسلسلها في السورة، ثم تحت الجدول خلصنا إلى استنتاج يبرز لنا ما احتواه.

| رقم   | نوع            | الملتفت | الملتفت    |                                                                                                                    | * 11  |
|-------|----------------|---------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الآية | الالتفات       | إليه    | عنه        | موقع الالتفات                                                                                                      | الرقم |
|       |                | لمضارع  | ماضي إلى ا | أ- من ال                                                                                                           |       |
| 03    | من<br>الماضي   | یدبّر   | خَلَقَ     | ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَٰوَ اِنَ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ                           | 01    |
| 03    | إلى<br>المضارع | پەبر    | خلق        | ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى ٱلۡعَرُشِ يُدَبِّرُ الۡعَرُشِ يُدَبِّرُ الۡاَ مِن بَعۡدِ اللَّا مِن بَعۡدِ اللَّا مِن بَعۡدِ | O1    |

|    |                                |              |          | إِذْنِهِ - ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
|----|--------------------------------|--------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 05 | من<br>الماضي<br>إلى<br>المضارع | يفصتّل       | خَلَقَ   | هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءَ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ وَضِيَآءَ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ وَمَنَازِلَ لِتَعُلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحُيسَابُ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَالِكَ إِلَّا فِأَحُيسَابُ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَالِكَ إِلَّا بِأَلْحُقِقَ مِلْ ٱلْآئِيتِ لِقَوْمِ لِقَوْمِ لِعُلَمُونَ ﴾ يَعُلَمُونَ ﴾ يَعُلَمُونَ ﴾ يَعُلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 02 |
| 12 | من<br>الماضي<br>إلى<br>المضارع | يدعنا        | مسّ      | ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ عَ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمَا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ و مَرَّ كَأَن لَّمُ يَدُعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ وَ كَذَالِكَ زَيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ يَعْمَلُونَ ﴾ يَعْمَلُونَ اللهُ المُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهُ المُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهُ الهُ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 03 |
| 14 | من<br>الماضي<br>إلى<br>المضارع | لننظر        | جعلناكم  | ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَنِفَ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ تَعْمَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 04 |
| 19 | من<br>الماضي<br>إلى<br>المضارع | يختلفون      | فاختلفوا | ﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةَ وَ حِدَةَ فَاخْتَلَفُوا وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 05 |
| 39 | من<br>الماضي                   | لم<br>يحيطوا | كذّبوا   | ﴿ بَلُ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعَلْمِهِ عَأُويلُهُ ﴿ بِعِلْمِهِ عَأُويلُهُ ﴿ فَالْحَالِمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّه | 06 |

|    | إلى<br>المضارع                 |                  |                 | كَذَالِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ فَانظُرُ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الظَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمُ السَّلِمِينَ السَّلِمُ السَّلِمِينَ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلَمُ عَلَيْنَ الْسَلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمُ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينِ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ عَلَيْنَ السَّلِمِينَ السَّلِمُ السَّلِمِينَ السَلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلِمِينَ السَلَّمِينَ الْسَلِمِينَ الْسَلِمِينَ الْسَلِمِينَ الْسَلِمِينَ الْسَلِمِينَ الْسَلِمِينَ الْسَلِمِ |    |
|----|--------------------------------|------------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 52 | من<br>الماضي<br>إلى<br>المضارع | تجزون،<br>تكسبون | ظلموا،<br>ذوقوا | ﴿ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلْدِ هَلْ تُجُزَوُنَ إِلَّا بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 07 |
| 54 | من<br>الماضي<br>إلى<br>المضارع | لا<br>يُظلمون    | أسرّوا، رأوا    | وَ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتُ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَا فَتَدَتْ بِهِ الْمَا وَأَسُرُ وَا ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأُواْ ٱلْعَذَابَ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ فَي فَظْلَمُونَ فَي الْفَصْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ فَي الْفَصْلِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ فَي الْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَلْمُونَ فَي الْفَصْلِ وَالْفَصْلِ وَالْفَلْمُونَ فَي الْفَلْمُونَ فَيْ الْفِلْمُونَ فَي الْفَلْمُونَ فَيْ الْمُونَ فَيْ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفَلْمُ الْفَلْمُونَ فَيْ الْفِلْمُونَ فَيْ الْفِلْمُونَ فَيْ الْفِلْمُونَ فَيْ الْفِلْمُ لِلْمُونَ فَيْ الْفِلْمُونَ فَيْ الْمُونَ فَيْمِ الْفَلْمُ الْفِلْمُ لِلْمُ الْفُلْمُ الْمُونَ فِي الْفُلْمُونَ فَيْ الْفُونَ فَيْمِ الْفُلْمُ الْمُونَ فَيْفِي الْمُونَ فَيْفِي الْفُلْمُ الْمُونَ فَيْفِي الْمُونَ فَيْفِي الْمُؤْمِنَ فَلْمُونَ الْمُونَ فَيْفِي الْمُؤْمِنَ فَالْمُونَ الْفَلْمُونَ الْمُؤْمِنَا الْفُلْمُ الْفُلْمِلْمُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنْ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِلُمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ فَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ ال | 08 |
|    |                                | الأمر            | الماضي إلى      | ب- من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| 15 | من<br>الماضي<br>إلى الأمر      | قل               | قال             | ﴿ وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا ٱغْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ هَلَذَآ أَوُ لِقَآءَنَا ٱغْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ هَلَذَآ أَوُ بَدِلَهُ قُلُ مَا يَكُونُ لِيّ أَنْ أُبَدِلَهُ وَ مِن تِلْقَآيٍ نَفْسِيَ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحِي إِنْ عَصَيْتُ يُوحِي إِلَى اللهَ اللهَ عَصَيْتُ يُوحِي إِلَى اللهَ اللهَ عَطِيمِ ﴿ وَاللهَ عَظِيمِ ﴿ وَاللهَ عَلَيْمِ اللهَ عَلَيْمِ اللهَ عَظَيمٍ ﴿ وَعَظِيمٍ ﴿ وَعَظِيمٍ ﴿ وَاللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْمِ اللهِ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 01 |
| 20 | من<br>الماضي<br>إلى الأمر      | قل               | أنزل            | ﴿ وَيَقُولُونَ لَوْلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِّن رَّبِهِ عَالَمُهُ لِللَّهِ مَن رَّبِهِ اللَّهِ فَقُلُ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِللَّهِ فَٱنتَظِرُوٓا إِنِّى مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 02 |

|    | ج- من المضارع إلى الماضي       |          |        |                                                                                                                                                                                                       |    |  |  |
|----|--------------------------------|----------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|
| 20 | من<br>المضارع<br>إلى<br>الماضي | فانتظروا | يقولون | ﴿ وَيَقُولُونَ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِن رَّبِهِ اللَّهِ لَنَّهُ لِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَّهِ فَالْنَظِرُواْ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَّهِ فَٱنتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴾ | 01 |  |  |

نستنتج من خلال هذا الجدول أن الالتفات بالأفعال وارد في هذه السورة بنسبة ضئيلة مقارنة بعدد آياتها وبالأنواع الأخرى، إذ ورد في إحدى عشر موضعا وبثلاثة أنواع فقط، حيث أنّ النوع الغالب هو الانتقال من الماضي إلى المضارع وورد في 80 مواضع، إذ أنّ الله تعالى كان يذكر للناس حال الأمم السّابقة وما ستناله من جزاء يوم القيامة وهو يوم لقاءه، أما الرّجوع من الماضي إلى الأمر فقد ورد هو الآخر في موضعين، والرّجوع من المضارع إلى الماضي مرّة واحدة، أما النّوع المنعدم داخل السّورة فهو من المضارع إلى الأمر، إذ أنّه لم يقتض المقام ذكره لذلك لم يرد.

ومن هذا المنطلق نقول أنّ الالتفات بالأفعال حاضر في هذه السّورة بنسبة تكاد معتبرة إلى حدّ ما، حتّى لا نقول عنه منعدم، فاستعمل لأسباب وانعدم لأسباب كذلك، والله وحده العليم بها، فالأمور الغيبيّة والخفيّة لا نستطيع كشفها نحن.

# 4- في الصبيغ:

| رقم   | نوع      | الملتفت | الملتفت | -1:-N1 = =                                       | : 11 |
|-------|----------|---------|---------|--------------------------------------------------|------|
| الآية | الالتفات | إليه    | عنه     | قِم موقع الالتفات                                | الرف |
| 103   | في الفعل | ننج     | ننجّي   | ﴿ ثُمَّ نُنَجِى رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ | 01   |

والمستخلص من هذا الجدول أنّ مواطن الالتفات بالصّيغ في هذه السّورة لم ترد إلّا في موضع واحد لا أكثر، وجاءت على صيغة الفعل "فعّل" الذي يدلّ على التكرار والمبالغة، وكذلك على "أَفْعَلَ" الذي يدلّ على التّعدية، والاختلاف يكمن في الصّيغة فقط، ولكنّ المعنى واحد، حيث وردت في هذا الموضع لأنّ الله سبحانه وتعالى جعل نصر الرسول صلّى الله عليه وسلّم والمؤمنين من عذاب الكافرين وإنجاءهم حقّ وواجب عليه قضاءه، لذلك تمّ العدول في هذه الصّيغة وهذا النّوع من الالتفات هو الأقلّ شيوعا داخل السّورة.

وممّا سبق نستنتج أن أسلوب الالتفات يحقّق الإعجاز القرآني بنسبة كبيرة، لما له من أسرار خفيّة وآثار يتركها لدى السّامع، إذ أنّ هذه السّورة تزخر بهذا الأسلوب، إلّا أنّها لم تشمل على كلّ صور أقسامه، فمثلا في الضّمائر لم نجد الانتقال من الخطاب إلى التّكلّم، ولكن غلب عليها الانتقال من الغيبة إلى الخطاب، فالالتفات بالضمائر كانت له الأسبقية والحظّ الأوفر في الظّهور داخل هذه السّورة.

وفي العدد نجد شيوع العدول من الجمع إلى المفرد وغياب العدول من الجمع إلى التثنية، ومن التثنية إلى المفرد، أمّا في الأفعال فنجد الغلبة للانتقال من الماضي إلى المضارع وغياب الرّجوع من المضارع إلى الأمر، وفي الصبيغ ورد الانتقال في صيغتي الفعل "أَفْعَلَ" و "فَعَّلَ" فقط.

وهذا الانتقال لم يكن إلّا لغاية معيّنة اقتضاها المقام، لذلك تتوّعت الفوائد والأسرار المستخلصة منه.

# المبحث الثّاني: بلاغة الالتفات في سورة يونس -دراسة نماذج-

إن القرآن الكريم باعتباره خطابا تعدّدت أساليبه ومن بينها أسلوب الالتفات، وهذه الظّاهرة الأخيرة وردت فيه بكثرة، إذ يعدّ من بين الأساليب البلاغية التي تزخر بها سورة يونس وأكثرها شيوعاً، وأوسعها تردداً فيها، وهذا تفادياً للتّكرار ورغبة في تتويع العبارات من أجل صيانة نشاط السّامع، وقصد إظهار الأسرار الجمالية الموجودة فيه، وبيان إعجازه.

ولقد حصرنا في المبحث السّابق صور الالتفات المتنوّعة الّتي تحقّقت في السّورة، وفي هذا المبحث اقتصرنا على تحليل شاهد واحد من كلّ نوع وذلك لكثرتها وتتوّعها، وقصد عرض الأسرار البلاغية المتنوّعة الّتي احتوتها هذه السورة، واتبّعنا في تحليلنا لهذه الشواهد على ذكر الآية ثم محلّ الشاهد داخلها، ثم أصل الكلام لو لم يكن ذلك التفاتا، وفي نهاية تحليلنا سنحاول أن نعرض في كلّ حالة السّرّ البلاغي في استخدامها ومدى مساهمتها في الإعجاز القرآني وتوجيه المفسّرين لها.

1- في الضّمائر: والجدير بالذّكر في هذا المقام أنّ هذا النّوع من الالتفات قد ورد في هذه السّورة بشكل كبير، ونظراً لتعدّده واتسّاعه نقتصر على ذكر بعض الأمثلة التي تخدمه:

أ- الالتفات من التكلم إلى الغيبة: ومثال هذا النّوع قوله تعالى: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِّنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ

والفائدة من وراء هذا الالتفات هي توبيخ الكافرين على تعجّبهم من قدرة الله أن يبعث فيهم رسولاً منهم، لأنّهم كانوا يقولون ويتعجّبون: «أن الله لم يجد رسولاً يرسله إلى النّاس إلّا محمّد حفيد أبي طالب ليذكر لهم البعث، ويذكّر النّاس بالنّار ويبشّر بالجنّة»²، وكذلك ليذكّر الّذين آمنوا أنّ لهم منزلة رفيعة جزاءً على إيمانهم وإخلاصهم لله في العبادة، ولهذا غيّر الأسلوب ليوضّح تلك المعاني العظيمة تتميماً لمعنى مقصود للمتكلّم وهو أنّ هذا الأمر لا يستعجب منه، فالله قادر ولا يعجزه شيء، وكذلك تبشير المؤمنين أنّ لهم الجزاء يوم القيامة لإيمانهم وإخلاصهم.

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 2.

<sup>2-</sup> جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تح: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، مكتبة العبيكان: السعودية، ط:1: 1998، ج: 03، ص 539.

 ب- الالتفات من الغيبة إلى التكلم: ومن شواهده قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم بٱلْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمٌّ فَنَذَرُ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا فِي طُغْيَنِهِمُ يَعْمَهُونَ $^1$ ، والالتفات الحاصل في هذه الآية هو الانتقال من الغيبة "الله" أي "هو"، إلى  $^1$ التَّكلُّم "فنذر الَّذين لا يرجون لقاءنا" أي "نحن"، ففي البداية كان الخطاب موجّهاً إلى المشركين، لأنّ المؤمنين كانوا يتمنّون أن ينزّل الله العذاب الشّديد على المشركين، حتّى يكون النّصر للرّسول صلّى الله عليه وسلّم وأصحابه، ثمّ عدل إلى التكلّم ليبيّن أنّه لم يبلّغ لهم حلول أجلهم وذلك حتّى يتركهم في طغيانهم وضلالهم تائهين، وذلك بسبب إنكارهم البعث، وهذه الصّفات أصبحت واضحة عليهم، ووضع هذا حتّى يقيم الحجّة عليهم، فلو لم يكن هذا التفاتأ وجاء الكلام على طبيعته لكان الأصل أن يقول: (فيذر الَّذين لا يرجون لقاءه في طغيانهم يعمهون)، ولأنّ فيها عدول جاءت بتلك الصّيغة المخالفة لمقتضى الظّاهر.

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 11.

بعباده، «فالله ذكر عذاب المشركين الّذين هم رادّون إليه ليبيّن لهم سبب تأخير العذاب عنهم في الدّنيا ليكشف عن غرورهم وظلمهم، ويعلّم الّذين آمنوا حكمة من حكم تصرّفه في هذا الكون» أ، فلو أنّه جعلهما متوازيين لهلك من في الأرض جميعا ولو عجّل الشّرّ والعذاب على الّذين يستحقونه لبطل النّظام الّذي يمشي عليه العالم.

ج- الالتفات من الخطاب إلى الغيبة: ومن شواهده قوله تبارك وتعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَقَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَاءَتْهَا رَبِحُ عَاصِفُ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَواا اللّهَ تَخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَينًا لِينًا أَجَيْتَنَا مِنْ هَنذِهِ عَن الْمَوْمُ مِن الشَّكرِينَ ﴿ وَالالتفات الوارد في هذه الآية هو العدول عن الخطاب في قوله: "يسيركم" أي "أنتم"، إلى الغيبة في قوله: "وجرين بهم" أي "هم"، فالله سبحانه وتعالى في هذه الآية يذكر الشّكر والامتنان للمخاطبين وإظهار نعمته عليهم، والخطاب شامل للمؤمنين والكفّار الذين يمشون في البرّ والبحر، وأنّهم إذا أصابتهم وألمّت بهم مصيبة وكرب دعوا الله مخلصين، وإذا ألمّ بهم ما يشتهون ظلّوا على طغيانهم وضداللهم، ونسوا فضل الله ونعمه عليهم، ولأنّ هذه الآية فيها التفات وتغيير في طريقة الكلام جاءت بهذا الأسلوب، ولكن لو لم يكن هناك تفنّن وخروج عن مقتضى الظاهر

<sup>1-</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج:11، ص106.

<sup>2-</sup> سورة يونس، الآية 22.

لكان الأصل أن يأتي الكلام على هذا الوجه: (حتّى إذا كنتم في الفلك وجرين بكم بريح طيّبة وفرحتم بها).

قال الزّمخشري: «فإذا قلت ما فائدة صرف الكلام عن الخطاب إلى الغيبة؟ قلت للمبالغة كأنّه يذكر لغيرهم حالهم ليعجّبهم منها ويستدعي منهم الإنكار والتّقبيح» أ، ذلك لأنّ حالتهم تختلف بحسب الحوادث التي تأتيهم، وما يحدث لهم في هذه الحياة من مصائب، فإذا جاءهم ما يبغون ويشتهون طغوا في الأرض فساداً وبغياً، ونسوا فضل الله عليهم، أمّا إذا اصابتهم مصيبة أو ضرّ عادوا إلى الله ولجأوا إليه متضرّعين طالبين منه أن ينجيهم، وهذه هي الفائدة المكتسبة من هذه الآية.

د- الالتفات من الغيبة إلى الخطاب: ومن شواهد قوله عز وجلّ: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَّعَهُ وَ فِي ٱلْفُلُكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتِهِ وَأَغْرَقْنَا ٱلّذِينَ كَذَّبُواْ جِّايَتِنَا فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الْمُنذَرِينَ ﴿ 2 وعليه فإنّ الالتفات الحاصل في هذه الآية هو العدول عن الغيبة في "فكذّبوه فنجيناه ومن معه" أي "هو"، ويعود ضمير الغائب هنا على نوح عليه السّلام والّذين كانوا معه في السّفينة، إلى الخطاب في: "فانظر " أي "أنت"، بمعنى فانظر أيها السّامع كيف عاقب الله الّذين حذّرهم من غضبه وسخطه عليهم، وذلك أنّه أغرقهم في الطّوفان جزاءً على تكذيبهم بآياته، وعدل في أسلوب الكلام في هذا الموضع ليذكّره

<sup>1-</sup> الزمخشري، الكشاف، ج:3، ص546.

<sup>2−</sup> سورة يونس، الآية 73.

بالنّظر والتّقكّر بما فعله بالكافرين والمكذّبين بما جاء به، فلو لم يغيّر في أسلوب الحديث لكان مقتضى الأصل أن يقول: (فنظر كيف كان عاقبة المنذرين)، وهذا تحذير لمن أنذرهم رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عن مثله وتسلية له.

والفائدة المكتسبة من هذا العدول هي التنبيه على ما حقّ الكلام أن يكون واردا عليه، وهي أنّ عاقبة الكافر والمرتدّ عن دين الله الهلاك والوقوع في سخط الله ولعنته إلى يوم القيامة، وجعله آية وعبرة لمن يعتبر ويخوّف به من أراد أن يعصي ربّه، قال الطّبري في تفسيره: «وجعلنا الّذين نجّينا مع نوح في السّفينة خلائف في الأرض من قومه الّذين كذّبوه، بعد أن أغرقنا الّذين كذّبوا بحججنا وأدلّتنا على توحيدنا لله ورسالة رسولنا نوح، وقال الله لمحمّد صلّى الله عليه وسلّم انظر كيف عاقبت الّذين أنذرهم نوح، وذلك لتكذيبهم إيّاه وعبادتهم الأصنام، لأنّ عاقبة من كذّبك من قومك إن تمادوا في كفرهم وطغيانهم على ربّهم ستكون عاقبتهم نفس عاقبة قوم نوح حين كذّبوه» أ، وهكذا يكون الله قد ضرب مثالاً للكفّار بأنّ في حال تكذيبهم برسالة نبيّهم محمّد صلّى الله عليه وسلّم وآياته، ستكون نهاية حالهم الهلاك ونار جهنّم مصيرهم.

ه- الالتفات من التكلم إلى الخطاب: من مواطن الاستشهاد بهذا النّوع نذكر قوله تعالى: ﴿قُلْ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِن دِينِي فَلَا أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ

<sup>1</sup> أبو جعفر محمّد بن جرير الطّبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تح: بشّار عواد معروف وعصام فارس الحرستاني، مؤسسة الرّسالة: بيروت، ط:01: 1994، مج: 04، ص 230–231، بتصرّف.

وَلَكِنِ أَعْبُدُ اللّهَ اللّذِى يَتَوَفَّلَكُم وَأُمِرُتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ وَأَنْ أَقِمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَ قَلْ اللّهُ الوارد في هذه الآية هو الانصراف عن التكلّم المتمثّل في: "أعبد، أمرت، أن أكون" أي "أنا"، إلى الخطاب المتمثّل في: "أن أقم وجهك، ولا تكونن" أي "أنت"، ولأنّ هناك عدول في أسلوب الخطاب وخروج عن الطّبيعة الأصلية للكلام جاء بهذا الأسلوب، ولكن كان الأصل في الكلام أن يقول: (وأن أقيم وجهي للدّين حنيفا ولا أكونن من المشركين)، فغير في أسلوب الخطاب ليلفت انتباه المشركين الذين لم يسلموا وأمروه أن يعبد الأصنام الذي يعبدونها ويعدل عن دينه الحنيف، وليبيّن أنّ الله هو الذي أمره بعبادته واختار له ما ينفعه وألا يشرك به ويعبد ما يعبدون، فهو على يقين من فساد دينهم فلا يتبّعه وأنّ أصل الدين هو الإسلام.

وسر العدول في هذه الآية هو قصد المبالغة لأن المشركين الخارجين عن دين الإسلام كانوا يبالغون في طلبهم، «وتأكيد الفعل المنهيّ عنه بنون التوكيد للمبالغة في النّهي عنه اعتناءً بالتّبرّؤ من الطائفة ذات نحلة الشّرك»<sup>2</sup>، وذلك بدعوة الرّسول صلّى الله عليه وسلّم إلى الشّرك بالله والانصراف عمّا يقوم به من صلاة وتوحيد يخلصه للأصنام التي يعبدونها وليس لله، ولكنه بقي على دينه وتوحيده لله، ولم يترك وجهه ينصرف إلى شيء آخر ويجعل لغير دين الإسلام شريكا في توجّهه، لأنّ الله أمره بتبليغ

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 104-105.

<sup>2-</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج: 11، ص304، بتصرف.

وإرشاد الأمّة وإصلاحها وليس بفسادها، قال أبو السعود: «فاعلموا أنّه تخصيص العبادة به ورفض عبادة ما سواه من الأصنام وغيرها ممّا تعبدونه جهلاً وتقديم ترك عبادة الغير على عبادته تعالى (...) إن كنتم في شكّ من صحّة ديني وسداده فاعلموا أنّ خلاصته إخلاص العبادة لمن بيده الإيجاد والإعدام دون ما هو بمعزل منهما من الأصنام فاعرضوها على عقولكم وانظروا فيها بعين الإنصاف لتعلموا أنّه حقّ لا ريب فيه» أن فاعرضوها على أنّه لم يشأ أن يرتد عن دينه لأنّه يعلم عين اليقين بأنّ الإسلام هو دين الحقّ والصّواب ولا مجال للشكّ فيه لأنّه من عند الله، والله لا يقبل لعباده القبيح والنكير.

2- في العدد: نجد في سورة يونس العديد من مواطن الالتفات في نوع "الإفراد والتّثنية والجمع"، ومن هذه الأنواع نذكر:

أ- الالتفات من المفرد إلى الجمع: من مواطن الاستشهاد بهذا النّوع نذكر قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْعَرَ مِن إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْعَرَ مِن وَلَا فَي وَلَا أَنْ هناك تفنّن في ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَبٍ مُّبِينٍ ﴾ 2، ومن خلال هذه الآية يتضح لنا أنّ هناك تفنّن في أسلوب الخطاب وخروج عن مقتضى الظّاهر، إذ انصرف المتكلّم من خطاب المفرد في قوله: "ولا تعملون، إذ قوله: "ولا تعملون، إذ

<sup>1-</sup> أبو السعود محمد بن محمد العمادى، إرشاد العقل السليم إلى مرايا القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي: بيروت-لبنان، دط، ج:04، ص179، بتصرف.

<sup>2-</sup> سورة يونس، الآية 61.

تغيضون" أي "أنتم"، فتوجّه الخطاب في البداية إلى النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم وهو خطاب خاص ليبيّن أنّ ما يقوم به من تلاوة آيات الله وتبليغها للنّاس أنّ الله عليم بها، ثمّ عدل في أسلوب الكلام ليجعله عامّاً للنّبيّ صلّى الله عليه وسلّم والّذين آمنوا معه، لأنّ عبادة الله ليست موجّهة إلى الرّسول صلّى الله عليه وسلّم فقط بل إلى النّاس كافة، والله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السّماء ولو كان بمثقال ذرّة إلّا وله علم بها ولا أكبر إلّا وهي في كتاب مبين، وبما أنّ هناك تفنّن في الخطاب جاء على هذا الحال، لكن الأصل كان يجب أن يقول: (ولا تعمل من عمل إلّا كنّا عليك شهوداً إذ تفيض فيه)، فانصرف من المفرد إلى الجمع لأنّ عبادة الله والأعمال الصّالحة من صلاة وزكاة وتسبيح فنص جميع الخلق وليس الرّسل فقط.

والسرّ البلاغي من وراء هذا العدول هو تعظيم شأن المخاطب وبيان قدرة الله وعظمته، وأنّه لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السّماء، وما من عمل يقوم به الإنسان إلّا وهو عليم به وحاصيه في كتاب مبين، قال ابن عاشور: «ورد الحديث للتّبيه على أن ما حصل ويحصل وسيحصل هو في علم الله كأنه قيل وما كنتم وتكون إلا كنّا ونكون وسنكون عليكم شهوداً، والاستثناء هو عموم الأحوال التي اقتضاها عموم الشّأن والتلاوة والعمل، إلّا في حالة علمنا بذلك وخصّت حالة الاندفاع في العمل والشّروع فيه بقوّة واهتمام بعد تعميم الأعمال اهتماماً بهذا النّوع كذكر الخاصّ بعد العام»1، وأخبر

<sup>1-</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج:11، ص212-213، بتصرف.

عن المفرد بصيغة الجمع للاندفاع إلى العمل والشّروع فيه بقوّة واهتمام، لأنّ هذه الأعمال كلُّها في مرضاة الله وضمير الجمع هنا للدَّلالة على التّعظيم واعلاء شأنه سبحانه وتعالى. ب- الالتفات من الجمع إلى المفرد: ونستشهد بهذا النّوع من الالتفات بقوله تبارك وتعالى: ﴿وَجَهُوزُنَا بِبَنِيّ إِسُرْآءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ وَبَغْيَا وَعَدُوا حَقَّى إِذَآ أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ و لَا إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِي ءَامَنتُ بِهِ عَبُوٓاْ إِسۡرَ ٓعِيلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى عَامَن اللَّهُ عَلَى عَامَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَّهُ عَلَى عَلَّهُ عَلَى عَلْ عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلَّى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَل والالتفات الوارد في هذه الآية هو الانتقال من الجمع في "فرعون وجنوده" أي "هم"، إلى المفرد في "أدركه" أي "هو"، والأصل في الكلام: (حتّى إذا أدركهم الغرق قالوا آمنًا) وجاء الخطاب في صدر الآية بصيغة الجمع وعلى هذه الشاكلة لأنّه كان موجّها إلى فرعون وجنوده، وذلك لمّا حاولوا اللّحاق ببني إسرائيل يريدون حصرهم ومنعهم من السّفر حتّى إذا دخلوا البحر يتقصّون آثارهم حلّ سخط الله وعذابه عليهم بسبب بغيهم وطغيانهم في الأرض، أطبق الله عليهم البحر بعد أن شقّ الطّريق فيه لكي ينجي المسلمين ويغرق الكافرين، فلمّا أيس فرعون من النّجاة وأحسّ بالموت وأصبح هو المختص بالذّكر عدل إلى المفرد، ليبيّن أنّ فرعون لمّا أيقن بالموت وأنّه لا فرار من عذاب الله اعترف له بالوحدانيّة والرّبوبيّة وقال: ﴿ وَامَنتُ أَنَّهُ و لا ٓ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِيّ ءَامَنَتُ بِهِ ـ بَنُوٓ ا إِسۡرَءِيلَ وَأَناْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾، فأدرك باب التّوبة والإيمان في وقت لا يقبل الله فيه إيمان كافر ولا تتفعه توبته.

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 90.

وجاءت الفائدة من هذه الآية قصد التوبيخ ليخبر وببين أنّ إيمان فرعون بعد حلول غضب الله عليه لا ينفعه ولا يقبل إسلامه، ولقد ذكر ابن عاشور: «أنّ فرعون حاول اللّحاق ببني إسرائيل ودخل البحر يتقصتى آثارهم، فسار في تلك الطّرائق يريد حصرهم ومنعهم من السّفر (...)، واستمرّ في اتباعهم إلى وقت إدراكه الغرق وردّ الله غمرة الماء على فرعون وجنوده (...)، فلمّا أيس من النّجاة وأيقن بالموت قال آمنت وأنا من المسلمين وذلك لشدّة كفره (...)، فجعل الصّلة ببني إسرائيل طريقا لمعرفة الله، ولم يقل أسلمت أي يلزمني ما التزموه وجاء مجملا لضيق الوقت عن التقصيل» أ، فالحقّ باق وهو الغالب على الباطل في النّهاية، وأنّ الله قادر على الانتقام من الذين يكفرون به ويطغون في الأرض علواً وفساداً، وجعل الله فرعون آية للّذين يريدون أن يطغوا فوق أرضه بغياً وعدواناً، وأنّ نهايتهم ستكون مثل نهايته.

ج- الالتفات من المفرد إلى التّثنية: ومن شواهده قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓا أَجِعۡتَنَا لِتَلۡفِتَنَا عَمَّا وَجَدۡنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا ٱلۡكِبۡرِيَآءُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمَا بِمُؤۡمِنِينَ ﴾ 2، ففي هذه الآية جاءت لفظة "أجئتنا" مفردة أي "أنت"، ثم التقت إلى التّثنية في قوله "لكما" أي "أنتما"، ففي البداية كان الخطاب موجّها إلى موسى عليه السّلام وحده، لذلك جاءت "أجئتنا لتلفتنا" مفردة، وذلك لمّا ظهرت معجزته فاعتقد فرعون وجنوده أنّه قد جاء بالسّحر

<sup>1-</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج:11، ص274-276، بتصرّف.

<sup>2-</sup> سورة يونس، الآية 78.

ليصرفهم عمّا وجدهم عليه هم وآباءهم من الكفر وعبادة آلهة من غير الله، ثمّ عدل إلى خطاب المثنّى الموجّه إلى موسى وهارون، لأنّ الكفّار أشركوا أخاه لاعتقادهم أنّهما جاءا لصرفهم عن دين آباءهم، إلى ما يأمر به موسى وأخاه، ويكون لهما الملك والعظمة والعلق عليهم فيصيروا أتباعاً لهما، فلو لم يكن هذا التفاتا لكان الأصل أن يقول: (وتكون لك الكبرياء في الأرض وما نحن لك بمؤمنين).

والسرّ البلاغي من وراء هذا الالتفات هو إنكار وتوبيخ قوم موسى وهارون على ما جاءا به من أعمال وسحر خشية احتلالهما الملك والسلطان عليهم فأنكروا ذلك، وهذا ما فسره أبو حيّان الأندلسي فقال: «"أجئتنا" خطاب لموسى وحده لأنّه هو الّذي ظهرت على يده معجزة العصا واليد (...)، ومجيئه إليهم هو أن ينقلبوا عن دين آباءهم إلى ما يأمرهم به ويطيعوه، حتى يكون لهما الملك والرفعة، وذلك بإطاعتهما واستعلاءهما عليهم، والسبب هو التقليد والثّاني الجدّ في الرآسة، فأخذوا يعارضونه بأنواع من السحر لكي يظهروا للنّاس ما جاء به من باب السحر» أ، أي بالغوا في الإهانة لهما وعدّوا أنّ ما جاء به هو من باب السحر، فحاولوا مجاراتهما بكلّ ما عندهم من حجج ليبيّنوا للنّاس ما قالوه.

<sup>1-</sup> محمد بن يوسف أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، تح: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية: بيروت-لبنان، ط:01: 1993، ج:05، ص180-181، بتصرف.

د- الالتفات من التثنية إلى الجمع: ومن مواطن الالتفات بهذه السورة نجد قوله عزّ وجلّ: ﴿وَأُوحَيْنَاۤ إِلَى مُوسَىٰ وَأُخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُم قِبْلَةَ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوة وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ معنى التثنية، وذلك في "تبوّءا لقومكما" أي "أنتما"، لأنّ الله أمر موسى وهارون عليهما السلام باتّخاذ مساجد وجعلها مستقبلة للقبلة لتأدية الصّلاة فيها، ثم عدل إلى الجمع في "اجعلوا، وأقيموا" أي "أنتم"، فجعل الخطاب عام، لأنّ إقامة الصّلاة موجّهة لموسى وهارون والّذين المنوا معهما، وأصل الكلام كان أن يأتي على: (واجعلا بيوتكما قبلة وأقيما الصّلاة).

والفائدة من هذه الآية هي: التنبيه على ما حقّ الكلام أن يكون وارداً عليه، والدّلالة على الاختصاص، لأنّ فعل الصّلاة يخص جميع المسلمين وليس موسى وهارون فقط، «فلقد كان بنو إسرائيل لا يصلّون لا في مساجدهم ولا في كنائسهم، وكانت ظاهرة، فلمّا أرسل موسى أمر فرعون بتهديم مساجد بني إسرائيل وخرّبت كلّها ومنعوا من الصّلاة، فأوحى الله إلى موسى وهارون أن اتّخذا وتخيّرا لقومكما مساجد بمصر، ولم يرد المساجد المسكونة، ولم تخلُ الصلاة من شروط الطهارة وستر العورة واستقبال القبلة» 2، فأمر الله بني إسرائيل بالصّلاة سرّا ليأمنوا شرّ فرعون لمّا أخافهم وهدّم بيوتهم، فأمروا بالصّبر واتّخاذ المساجد في البيوت، والإقدام على الصّلاة والدّعاء إلى أن يتمّ وينجز وعده.

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 87.

<sup>2-</sup> أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تح: مجدي محمد سرور باسلوم، مج:05، دار البيان العربي: القاهرة، ط:1: 2008 ص279، بتصرّف.

5- في الأفعال: للأفعال الأثر الكبير في تلوين أسلوب الكلام، ومنحه مسحة جمالية، فكلّما تخالفت صيغتان في نسق واحد، مثال ذلك المخالفة بين "الماضي والمضارع والأمر"، أحدثت حركية في المعاني، وأكسبت العبارات تتوّعاً ونشاطاً، ويتحقّق هذا النّوع في هذه السّورة ومن شواهده في سورة يونس:

أ-الالتفات من الماضي إلى المضارع: ومن شواهد هذه المخالفة نذكر على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ في سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ فَٱعْبُدُوهَ ۚ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ 1، والملاحظ من هذه الآية أنّ هناك مخالفة بين أزمنة الأفعال حيث ورد في صدر الآية الفعل "خَلَقَ" بصيغة الماضي أي "هو"، ثم التفت عنها في "يدبّر" التي وردت بصيغة المضارع أي "هو"، ويعود كلا الفعلين على الفاعل الذي هو "الله"، وجاءت لفظة "خلق" بصيغة الماضي ليبيّن للنّاس أنّه هو الّذي خلق الأرض الّتي يمشون عليها والسّماوات في ستّة أيام، وأنّه لا شريك له في الملك وأنّ الخلق حدث وانتهى، أمّا لفظة "يدبّر " فجاءت بصيغة المضارع لأنّ تدبيره لأمور ومصالح النّاس مازالت قائمة ومستمرة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ينزل الأمور وينظر في أدبارها وعواقبها، ولا يخرج أمر من هذه الأمور عن قضاءه وسيطرته وتقديره لها، للدلالة على أنَّه هو المستحقُّ

<sup>1-</sup> سورة بونس، الآية 03.

بالعبادة وألّا تشركوا أحدا في خلقه من ملك أو إنسان، ولكن أصل الكلام كان يجب أن يكون: (دبّر الأمر ما من شفيع إلّا من بعد إذنه).

والفائدة الَّتي اقتضتها الآية الكريمة هي: التلطُّف والترفّق بالمخاطب ودعوته إلى عبادة الله والتفكّر في خلقه ونفى الشّرك عنه، وافراده بالألوهية والوحدانية والانقياد لأموره ونواهيه، «إذ ليس خلقهم عبثا بل على ما اقتضته حكمته وسبقت به إرادته، وأنه قادر على إيجاد هذا الخلق العلوي والسفلي العظيمين، وهو ربّهم النّاظر في مصالحهم $^{1}$ ، إذ أنّ أدنى التّفكّر والنّظر في خلق السّماوات والأرض مع بسطتها واتّساعها في وقت يسير واستواءه على العرش في ستّة أيّام ينبّههم على الخطأ فيما هم عليه، «الله وحده هو الَّذي يقضى ويقدّر ، لا شريك له في تدبير خلقه، يبعث الأمر وينزل به ويأمر به الملائكة فجبريل للوحي، وميكائيل للقطر (...) وحقيقته تنزيل الأمور في مراتبها على أحكام عواقبها، فلا يشفع أحدٌ نبيٌّ ولا غيره إلَّا بإذنه سبحانه، وهذا ردّ على الكَّفار فيما عبدوه من دون الله، أي ذلكم الذي فعل هذه الأشياء من خلق السّماوات والأرض هو ربّكم لا ربّ لكم غيره أي وحدّوه وأخلصوا له العبادة، أي أنّها مخلوقاته فاستدلّوا بها عليه $^{2}$ ، وهذا حتّى يصلوا في النّهاية إلى أنّ الله هو الخالق والقادر والمدبّر لشؤون هذا الكون العظيم وهو الذي يسيّره كيف ما شاء، حتّى إذا أدرك عظمته وجبروته جلّ في علاه لجأ إليه وأخلص له وخصّه وحده بالعبادة.

<sup>1-</sup> أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، ج:05، ص128، بتصرف.

<sup>2-</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مج:05، ص239، بتصرّف.

ب- الالتفات من الماضى إلى الأمر: ونجد من بين شواهد هذا النّوع من المخالفة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا ٱعْتِ بقُرْءَان غَيْر هَنَدَآ أَوْ بَدِّلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أُبَدِّلَهُ مِن تِلْقَآي نَفْسِيٌّ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ 1، إذ جاء الفعل "قال" أي "هو" في بداية الآية بصيغة الماضي، لأنّ الآية نزلت في المستهزئين بالقرآن لمّا أنكروا ما جاء به محمّد صلّى الله عليه وسلّم وظنّوا أنّه من عنده فقالوا: «ائت بقرآن غير هذا أو بدّله» واجعل مكان هذا الكلام الّذي جئت به كلاماً آخر من اختيارك، واقتراحهم عليه التبديل والتّغيير هو من باب الطّمع واختبار حاله، فعدل إلى فعل الأمر "قُلْ" أي "أنت" لأنّ الله أوحى إليه بأن يقول لهم يستحيل على تبديل آيات من هذا القرآن لأنّها من عند الله وليست من عنده هو، ولأنّ هناك في هذه الآية التفات جاء الخطاب بهذا الأسلوب، ولكن أصل الكلام: (قال ما يكون لى أن أبدّله من تلقاء نفسى).

والآية تتضمّن فائدتان: الأولى قصد المبالغة لأنّ الكفّار كانوا يبالغون في أفعالهم وافتراءهم على الله، وإنكارهم إعجاز آياته وعدم تصديقهم بها، ولكونهم لم يكونوا يعترفون بأنّ القرآن معجز وأنّهم عاجزين عن الإتيان بمثله طلبوا منه أن: «يجعل مكان آية عذاب آية رحمة ويسقط ذكر الآلهة، وذمّ عبادتها، فقال لهم إنّ هذا الأمر من عند الله وإنّني

<sup>1-</sup> سورة يونس، الآية 15.

أتبع ما يأمرني الله به، ولا يحلّ لي أن أبدّله وإن نسخت آية تبعت النّسخ والتّبديل، وعصيت ربّى وأنا أخاف إن فعلت هذا عذاب يوم عظيم وهو يوم شديد العقاب»  $^{1}$ .

والثّانية للدّلالة على الاختصاص فالرّسول صلّى الله عليه وسلّم خصّ الله بالعظمة والقدرة، وأنّ القرآن معجز في آياته وهو من عنده، وأنّ هناك يوم عظيم لمن عصاه وكفر به وهو يوم القيامة، «فالمشركين طلبوا منه أن يأتي بكتاب آخر يقرؤوه ليس فيه ما يستبعدونه من البعث والعقاب بعد الموت، أو ما يكرهونه من معايب آلهتهم، أو بأن يجعل مكان الآية المشتملة على ذلك آية أخرى، ولعلّهم سألوا ذلك كي يسعفهم إليه فيلزموه، قال ما يصحّ لي من قبل نفسي إن عصيته وبدّلته عذاب يوم عظيم»²، فإنّه من المحال أن يبدّل أحد ما جاء به الله سبحانه وتعالى أو يشرك فيه شيء، وإن فعل فقد عصاه وسينال عذاباً شديداً يوم لقاءه.

ج- الالتفات من المضارع إلى الماضي: من مواطن الالتفات بهذه الصيغة نذكر قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّاتِ جَزَآءُ سَيِّعَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَّا لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَالَى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّاتِ جَزَآءُ سَيِّعَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَّا لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَلِهَا عَلَى عَاصِمِ كَانَّمَا أُغْشِيَتُ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِّنَ ٱلنَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَتِيكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيها عَاصِمِ كَانَّمَا أُغْشِيتُ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِّنَ ٱلنَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَتِيكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴿ وَالالتفات هنا حاصل بين صيغتي المضارع والماضي، بين "ترهقهم" خَلِدُونَ ﴿ وَالالتفات هنا حاصل بين صيغتي المضارع والماضي، بين "ترهقهم"

<sup>1-</sup> الزمخشري، الكشاف، ج:03، ص543، بتصرف.

<sup>2-</sup> القاضي ناصر الدّين أبو سعيد عبد الله بن عمر الشّيرازي البيضاوي، أنوار التّنزيل وأسرار التّأويل، تح: ياسر سليمان أبو شادى، المكتب التّوفيقية: القاهرة، دط، ج:01، ص549، بتصرف.

<sup>3-</sup> سورة يونس، الآية 27.

و "أغشيت" أي "هي"، فالله تعالى يذكر ما أعدّه للذين كسبوا السّيئات ومآلهم وحالهم يوم القيامة، وأنّ من اقترف معصية سيكون الجزاء بمثلها وما يليق بها من العقوبات، وأنّهم لا يجدون نصرة من عند الله، ولا ينجيهم أحد من سخطه وعذابه، وأورد "ترهقهم" في زمن المضارع لأنّ فيها حالة وصف للكافرين على ما سيجزيهم الله به، وهي أنّ وجوههم ستغشاها الذّلة والقتر، فعدل إلى "أغشيت" بصيغة الماضي لأنّ وجوههم مسودة من سخط الله عليهم مثل سواد ظلمة اللّيل، ولأنّ هذا التفات جاء الخطاب على هذا الوزن، وأصل الكلام هو: (كأنّما تغشى وجوههم قطعا من اللّيل مظلماً).

والفائدة المكتسبة من هذه الآية هي قصد المبالغة إلى أنّ ما يقومون به من فساد وبغي في الأرض، واكتسابهم سيّئات، سيلقون جزاءً من عند الله بما اقترفوا من كبائر وفواحش ومنكرات، وأنّ جزاءهم اللعنة والنّار خالدين فيها، «فلما كانت ظلمة اللّيل نهاية في السّواد شبّه وجوههم بقطع من اللّيل حال اشتداد ظلمته» أ، وذلك أنّ بضاعتهم الّتي اكتسبوها في الدّنيا هي الأعمال السّيئة المسخطة لله، من أنواع الكفر والتّكذيب، وجميع أنواع المعاصي، «أي يغشاهم هوان وخزي من عذاب الله ما لهم من مانع يمنعهم منه، وألبست وجوههم قطعاً من اللّيل في حال ظلمته» أي بحسب ما عملوا من السّيئات والمعاصي يسوؤهم العذاب، وعلى اختلاف أحوالهم تغشاهم ذلّة ففي قلوبهم، وخوف من

<sup>1-</sup> أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، ج:05، ص149، بتصرّف.

<sup>2-</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مج:05، ص255.

عذاب الله لا يدفعه عنهم دافع ولا يعصمهم منه عاصم، وتسري تلك الذّلة الباطنة الّتي لا ترى إلى ظاهرهم فتكون سواداً في وجوههم.

4- في الصيغ: الالتفات بالصيغ في هذه السورة نادر جدّاً حتّى نكاد نقول أنّه منعدم، إذ ورد في موضع واحد فقط لا أكثر، وهو في الفعل ويظهر في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ نُنَجِّي رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ 1، إذ العدول في هذه الآية يتمثل في اختلاف صيغة الفعل "نَنُجِّي" المأخوذة من الفعل الماضي "نجّي" على وزن "فَعَّلَ" إلى الفعل "نُنْج" المصاغ من الفعل الماضي "أنجي" على وزن "أَفْعَلَ"، إذا وردت الأولى بالياء والثانية حذفت منها الياء، ولكنّهما يحملان نفس المعنى، إذ جاء الفعل للدلالة على أنّ الله وعد رسله والَّذين أمنوا معهم أنّه لحقّ عليه نصرهم جميعاً، ويهلك الكافرين والأعداء الّذين كانوا يهددونهم بالعذاب، ففضلاً منه جعل النّصر للمؤمنين حقّاً عليه تحقيقه لهم، وأصل الكلام هو: (كذلك حقّاً علينا ننجّي المؤمنين)، ولكلّ منهما معان خاصّة به فصيغة "فَعَّلَ" تدلّ على التّكرار والتّكثير والمبالغة، أمّا صيغة "أفْعَلَ" فتحمل معنى التّعدية.

وسرّ العدول في هذا الموضع هو تعظيم شأن المخاطب لأنّ الرّسول صلّى الله عليه وسلّم والمؤمنين لهم شأن عظيم عند ربّهم، وفي هذا قال ابن عاشور: «أنّ "ننجّي رسلنا" وردت بالياء، و "ننج المؤمنين" بدون ياء، فالمخالفة بينهما جاءت للتّفنّن وكذلك

<sup>1−</sup> سورة يونس، الآية 103.

لالنقاء السّاكنين ولكنّ المعنى واحد، وهو أنّ الله جعل إنجاء الرسول صلّى الله عليه وسلّم به من العذاب بقدرته كما أنجى الرّسل من قبله» أ، فوعدهم بالنّجاة ودفع الأذى والبلاء عنهم، وجعل ذلك حقّاً عليه وواجباً، وجرى هذا الوعد بمثابة الدّين الّذي يستوجب قضاءه، ولأنّ تخليص الرسول صلّى الله عليه وسلّم والمؤمنين من العذاب إلى الثّواب واجب، كما وعدهم بالمنزلة الرّفيعة الّتي سينالونها، وهذا كرماً وجزاءً لإيمانهم وطاعتهم والبّباعهم الرّسل دون أن يرونه، وكأنّه قيل: «نهلك الأمم ثمّ ننجّي رسلنا ومن آمن بهم، على حكاية الحال الماضية، كذلك الإنجاء أو إنجاء كذلك ننجي محمّداً وصحبه حين نهلك المشركين» أي أوحينا على أنفسنا ننجي المؤمنين فإنّ الله يدافع عن الّذين حصل آمنوا، فإنّه بحسب ما مع العبد من الإيمان وما له من الحسنات والنّمسّك بالدّين تحصل له النّجاة من المكاره في الدّنيا والآخرة وشدائدهما.

ومما سبق نستنتج أن سورة يونس تزخر بمجموعة من صور الالتفات، ويساهم في تلوين أسلوب الكلام، ويحفظ نشاط المستمع، وذلك لما يحمله من فوائد وأسرار بلاغية، تمنح للكلام صبغة خاصة تجعل القارئ يبحث عمّا هو موجود خلف المعنى الظاهري، والغوص في خفايا هذا الكنز الّذي لا يزول على مدى العصور، وتختلف هذه الأسرار

<sup>1-</sup> ابن عاشور، التّحرير والتّنوير، ج:11، ص299، بتصرّف.

<sup>2-</sup> البيضاوي، أنوار التتزيل وأسرار التاويل، ج:01، ص571.

من آية لأخرى وهي متنوّعة: من مبالغة وتوبيخ... وغيرها، ولكن لكلّ منها دلالة خاصّة اقتضاها المقام.

من خلال دراستنا التطبيقية حول بلاغة أسلوب الالتفات في سورة يونس نخلص إلى أنّها حافلة بمجموعة من صور الالتفات المتنوّعة من "ضمائر وعدد وأفعال وصيغ"، حيث أحصينا وصنفنا كلّ نوع في جدول وأتبعنا كلّ واحد بتعليق، وخلصنا إلى أنّ الغلبة كانت للضمائر، وهذا ما تناولناه في المبحث الأوّل، أمّا في المبحث الثّاني فقمنا بعرض بعض النّماذج لكلّ نوع من هذه الأنواع، واستخرجنا الشّاهد وبيّنا موقعه، ثمّ حلّناه وشرحناه وكشفنا عن الأسرار البلاغية التي منحها للمعنى، وبيّنا أصل الكلام لو لم يكن التفاتاً، وأبرزنا كذلك مدى اسهامه في إعجاز القرآن الكريم من حيث لغته وأسلوبه ودقة تأليفه.

## 

في ختام هذا البحث نخلص إلى جملة من النتائج المتوصل إليها، والتي تعدّ ثمرة اجتهادنا في عرض مواطن الالتفات في سورة يونس، وبيان أسراره وفوائده التي كان لها الأثر في إعجاز القرآن الكريم، وهذه النتائج هي:

- إنّ الالتفات فنّ من فنون البلاغة العربية ولا يخرج في مفهومه عن الانتقال والانصراف والعدول من أسلوب إلى آخر.
- وهو موجود عند علماء اللّغة القدامي، إذ تناولوه في مؤلّفاتهم وأولوه عناية فائقة لأهميته.
  - لابد في تحقّق الالتفات من توفّر عدّة شروط.
- أقسام الالتفات لا تتحصر في الضّمائر والأفعال كما أشار بعض العلماء، وإنّما تشمل العدد (الإفراد، والتّثنية، والجمع)، والصّيغ (الاسم، والفعل)... الخ، وهو ما ذهب إليه الزّركشي وحسن طبل.
  - للالتفات أسرار بلاغية عند التّغيير في أسلوب الكلام، منها عامّة وأخرى خاصّة.
- الالتفات موضوع تتقاسمه علوم البلاغة الثلاثة: في علم المعاني أدرجه السكاكي، وهناك من أدرجه ضمن علم البيان، أما ابن الأثير والمتأخّرون فقد أدرجوه ضمن علم البديع.

- الالتفات لا يخضع لأيّ قواعد وقوانين، إنّما هو مجرّد تغيير أسلوبي يلجأ إليه المتكلّم للتّلوين في كلامه، حتّى لا يسير على منوال واحد، لأنّ النفوس جبلت على التّغيير وتسأم من الكلام الّذي يأخذ نمطا واحدا.
- يعد الالتفات من الأساليب البلاغية الّتي أسهمت في إعجاز القرآن الكريم في لغته وبلاغته ودقّة تأليفه، لذلك تلوّنت أساليبه.
- من خلال الدراسة الّتي قمنا بها، يتبيّن أنّ الالتفات من بين الأساليب الّتي أسهمت في تحقّق الإعجاز القرآني، لما له من أسرار وما يتركه من أثر على السّامع.
  - سورة يونس تشتمل على مجموعة من صور الالتفات تصل إلى 69 شاهدا.
- أمّا أكثر أنواعه ورودا في السورة فهو الالتفات بالضّمائر الّذي وقع في 36 موضعاً، وكانت الغلبة للانتقال من الغيبة إلى التّكلّم الذي ورد في 11 موضعاً.
- والعدد ظهر في 21 موضعا وكان النّوع الغالب هو الالتفات من الجمع إلى المفرد وذكر 12 مرّة.
- والالتفات في الأفعال وقع في أحد عشر موضعا وغلب عليه الالتفات من الماضي إلى المضارع، وظهر 08 مرّات بهذا الوجه.
- أمّا في الصيغ فقد ورد مرّة واحدة بصيغتي الفعل "أَفْعَل" وفَعَّلَ" وهو النّوع النادر داخل هذه السّورة، ولم يكن هذا الانتقال إلّا لغاية معيّنة اقتضاها المقام، لذلك تتوّعت الفوائد والأسرار البلاغية المرجوّة منه.

- لم تشتمل سورة يونس على كلّ صور وأقسام الالتفات، فمثلا في الضّمائر لم نجد الانتقال من التّثنية إلى المفرد، ومن الانتقال من التّثنية إلى المفرد، ومن الجمع إلى التّثنية، أمّا فيما يخصّ الأفعال فقد غاب فيها الالتفات من المضارع إلى الأمر.
- اعتناء المفسرين بتحليل وشرح هذا الأسلوب في القرآن الكريم ومنحه مكانة خاصة في مؤلّفاتهم كالزّمخشري والرّازي وأبي حيّان الاندلسي، وابن عاشور ... وغيرهم.
- ومن أهم الأسرار الّتي احتوتها سورة يونس ومن خلالها فسّرنا الالتفاتات الموجودة داخلها نجد: "التوبيخ والانكار، قصد الدّلالة على المبالغة، التّبيه على ما حقّ الكلام أن يكون واردا عليه، تعظيم شأن المخاطب، قصد الدّلالة على الاختصاص".

يبقى النّص مفتوحاً لمزيد من الدّراسات والبحوث الأخرى تكمله، أو دراسته من جوانب أخرى مختلفة، لأنّ القرآن الكريم عامّة يزخر بمجموعة من الأساليب المختلفة أسهمت في إعجازه، وسورة يونس خاصّة تضمّ دراسات متتوّعة يمكن تتاولها بطريقة أخرى كموضوع بحث، فنحن اقتصرنا على تحليل شاهد واحد لكلّ نوع واستخراج أسراره البلاغية، وعدم شرحنا لجميع الشّواهد والالتفاتات الواردة فيها، وقد يستطيع أن يأتي باحث آخر ويقوم بتحليل جميع هذه الشّواهد ويستخرج السرّ البلاغي من ورائها، ومدى إسهامها في إعجاز القرآن الكريم، وقد يجد كذلك أنواعاً أخرى لهذا الأسلوب غفلنا عليها نحن في بحثنا هذا، أو عثرنا على أساليب وأنواع أخرى حسبنا أنها أسلوب التفات أونوع

من أنواعه وهي ليست كذلك، لأنه قرآن ولا نزعم أننا أعطينا هذه السورة حقها ووفيناها قدرها.

وفي الأخير لا يسعنا إلّا أن نسأل المولى عزّ وجلّ أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، بعزّته وقدرته رغم ما فيه من نقص، وأن يجعل جهودنا مفتاحاً لدراسات أخرى، وأن ينتفع به قارئه ولو بالقليل.

# قائمة المصادر والعراجع

• القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم، اليمامة-السعودية، ط:01: 2008.

### 1) الكتب

- 1. أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا الرّازي، مقاييس اللّغة، تح: إبراهيم شمس الدّين، دار الكتب العلمية: بيروت-لبنان، ط:03: 2011، ج:02، مادة (ل ف ت).
- 2. أبو السعود محمّد بن محمّد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مرايا القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي: بيروت-لبنان، دط، ج:04.
- 3. أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الإتقان في علوم القرآن،
  تح: مركز الدراسات القرآنية، دط، ج:01.
- 4. أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، لسان العرب، مج:25، حرف اللهم، دار نوبليس، دط، مادة (ل ف ت).
- أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تح: بشار عواد معروف وعصام فارس الحرستاني، مؤسسة الرسالة: بيروت، ط:01: 1994، مج:04.
- 6. أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تح: مجدي
  محمد سرور سعد باسلوم، مج:05، دار البيان العربي: القاهرة، ط:01: 2008.
- 7. أبو يعقوب يوسف محمّد بن علي السّكاكي، مفتاح العلوم، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية: بيروت، ط: 01: 2000.

- 8. بدر الدّين محمد بن عبد الله الزّركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: محمد أبو
  الفضل إبراهيم، مكتبة دار التّراث: القاهرة، ط: 02، ج: 03.
- 9. جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، الكشّاف عن حقائق غوامض التّنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التّأويل، تح: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، مكتبة العبيكان: السعودية، ط:01: 1998، ج:03.
- 10. حسن طبل، أسلوب الالتفات في البلاغية القرآنية، دار الفكر العربي: القاهرة، ط:01: 1998.
- 11. ضياء الدّين نصر الله بن أبي الكرم محمّد بن محمّد عبد الكريم بن الأثير الجزري، المثل السّائر في أدب الكاتب والشّاعر، تح: كامل محمّد عويضة، دار الكتب العلمية: بيروت، دط، ج:01.
- 12. عبد الرّحمن حسن حبنّكة الميداني، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، دار القلم: دمشق-الدار الشامية: بيروت، ط:01، ج:01.
- 13. فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين بن الحسن بن علي التميمي البكري الرّازي الرّازي الشّافعي، التّقسير الكبير أو مفاتيح الغيب، تح: عماد زكي البارودي، المكتبة التّوفيقية، دط، ج17.

- 14. القاضي ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن الشيرازي البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التّأويل، تح: ياسر سليمان أبو شادي، المكتبة التّوفيقية: القاهرة، دط، ج:01.
- 15. القاضي ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن الشيرازي البيضاوي، أنوار التتزيل وأسرار التاًويل، تح: ياسر سليمان أبو شادي، المكتبة التوفيقية: القاهرة، دط، ج:01.
- 16. محمد الطّاهر بن عاشور، تفسير التّحرير والتّنوير، الدار التونسية: تونس، دط:1984، ج:11.

### 2) المذكرات

- 1. خديجة محمد أحمد البناني، الالتفات في القرآن الكريم إلى آخر سورة الكهف، قسم الدراسات العليا، مذكّرة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير في اللّغة العربية وآدابها تخصّص البلاغة والنّقد، جامعة أمّ القرى-السعودية-، 1414 هـ.
- 2. صفية مسعودي، الالتفات في سورة البقرة، مذكرة مقدّمة لنيل شهادة ليسانس تخصّص لسانيات عامّة، قسم اللّغة والأدب العربي، جامعة أكلي محند أولحاج البويرة-، 2008م.

3. مريم هبّال، بلاغة أسلوب الالتفات في القرآن الكريم واسراره، مذكّرة مقدمة لنيل شهادة الماستر تخصص اللّسانيات النّصية، قسم اللّغة والأدب العربي، جامعة قاصدي مرباح-ورقلة-، 2015م.

4. منى رابحي، أسلوب الالتفات بمقامات الضمائر -سورة يونس أنموذجا-، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر تخصص علوم اللسان العربي، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة محمد خيضر -بسكرة-، 2015م.

### الموصوعات

| <u>الصفحة</u> | <u>الْعنوان</u>                                   |
|---------------|---------------------------------------------------|
|               | مقدّمة                                            |
|               | الفصل الأوّل: ماهية الالتفات وأسراره البلاغية     |
| 7             | تمهيد                                             |
| 8             | المبحث الأول: تعريف الالتفات وشروطه               |
| 8             | 1- تعریفه                                         |
| 12            | 2- شروطه                                          |
| 15            | المبحث الثاني: اقسام الالتفات                     |
| 15            | 1- الالتفات في الضمائر                            |
| 17            | 2- الالتفات في العدد                              |
| 19            | 3- الالتفات في الأفعال                            |
| 21            | 4–الالتفات في الصيغ                               |
| 24            | المبحث الثالث: الأسرار البلاغية للالتفات          |
| 25            | 1-تعظيم شأن المخاطب                               |
| 25            | 2-التّنبيه على ما حقّ الكلام أن يكون واردا عليه   |
| 26            | 3-أن يكون الغرض به تتميم لمعنى مقصود للمتكلّم     |
| 26            | 4-قصد المبالغة                                    |
| 26            | 5-قصد الدّلالة على الاختصاص                       |
| 27            | 6-قصد الاهتمام                                    |
| 27            | 7–قصد التّوبيخ                                    |
|               | الفصل الثاني: بلاغة أسلوب الالتفات في سورة يونس   |
| 30            | المدخل                                            |
| 30            | أ- محتوى الفصل ومنهجيته                           |
| 30            | ب- التعريف بالمدونّة                              |
| 33            | المبحث الأول: الالتفات في سورة يونس -إحصاء وتصنيف |
| 33            | 1-في الضمائر1                                     |

| 33 | أ- من التكلم إلى الغيبة                                  |
|----|----------------------------------------------------------|
| 36 | ب- من الغيبة إلى التكلم                                  |
| 38 | ج-من الغيبة إلى الخطاب                                   |
| 41 | د- من الخطاب إلى الغيبة                                  |
| 44 | ه- من التكلم إلى الخطاب                                  |
| 45 | 2-في العدد                                               |
| 45 | أ– من الجمع إلى المفرد                                   |
| 48 | ب- من المفرد إلى الجمع                                   |
| 49 | ج-من المفرد إلى التثنية                                  |
| 50 | د- من التثنية إلى الجمع                                  |
| 51 | 3-في الأفعال                                             |
| 51 | أ- من الماضي إلى المضارع                                 |
| 53 | ب- من الماضي إلى الأمر                                   |
| 54 | ج-من المضارع إلى الماضي                                  |
| 55 | 4–في الصيغ4                                              |
| 57 | المبحث الثاني: بلاغة الالتفات في سورة يونس -دراسة نماذج- |
| 57 | 1-في الضمائر                                             |
| 57 | أ- من التكلم إلى الغيبة                                  |
| 59 | ب- من الغيبة إلى التكلم                                  |
| 60 | ج-من الخطاب إلى الغيبة                                   |
| 61 | د- من الغيبة إلى الخطاب                                  |
| 62 | ه – من التكلم إلى الخطاب                                 |
| 64 | 2-في العدد                                               |
| 64 | أ– من المفرد إلى الجمع                                   |
| 66 | ب- من الجمع إلى المفرد                                   |
| 67 | ج-من المفرد إلى التثنية                                  |

### فهرس الموضوعات

| 69 | د– من التثنية إلى الجمع      |
|----|------------------------------|
| 70 | 3-في الأفعال                 |
| 70 | أ- من الماضي إلى المضارع     |
| 72 | ب- من الماضي إلى الأمر       |
| 73 | ج-من المضارع إلى الماضي      |
| 75 | 4–في الصيغ4                  |
| 78 | الخاتمة                      |
| 83 | قائمة المصادر والمراجع       |
| 88 | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات |