#### الجمه ورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire

Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique

Université Akli Mohand Oulhadj - Bouira -

Tasdawit Akli Muḥend Ulḥağ - Tubirett -

ونرامرة التعليم العالي والبحث العلمي جامعةأكلي محند أوكحاج - البويّرة -كلية الآداب واللخات

قسم: اللغة والأدب العربي

Faculté des Lettres et des Langues

دراسة الاستفهام في القرآن الكريم سورة اللك أنموذجا

مذكرة مقدمة لنيل شمادة ليسانس فيي اللغة والأدبء العربي

إشراهد.

إعداد الطالبم(ة):

يحياوي حفيظة

حمیدی زینب بلعلبا آسبا

السنة الجامعية 2013-2014

# Så åaß

يشرفنا أن نتقدم بخالص الشكر والتقدير لأستاذتنا الكريمة "يحياوي حفيظة" التي أعانتنا وساندتنا في بحثنا دون كلل أو ملل منها، على الرغم من انشغالاتها وكثرة مسؤولياتها، كما نتقدم بالشكر أيضا إلى أساتذتنا الذين ساعدونا في مشوارنا العلمي لجامعة آكلي محند أولحاج بالبويرة، ولم يبخلوا علينا في العطاء المتفاني، ونبلغ خالص الشكر إلى كل من ساهم في إنجاز بحثنا هذا من قريب أو من بعيد.



إلى التي جعلت الجنة تحت أقدامها، وجاء في القرآن ذكرها، إلى التي غمرتني بحنانها وأنارت دربي بدعواتها "أمي".

إلى فانوس ذكرياتي ولسان كلماتي، إلى طيب قلبي وعداد نبضاتي، إلى أحلى حروف رسمتها في حياتي "أبي". إلى رمز المحبة والإخلاص، إلى نبع الحب والحنان، إلى من كانت قلوبهن روضة لي.

إلى من كانت أعينهن ترقرق أملا في نجاحي، أهدي ثمرة جهدي هذا البيكن أخواتي الحبيبات: مليكة، بركاهم، وإلى إخوتي: خالد، مراد، إسماعيل وإلى ابنة أختي إلهام.

إلى كل من أحبني ولو بالقدر القليل أهدي عملي هذا.

إلى صديقتي في درب الدراسة "زينب" وإلى صديقتي في الإقامة "كنزة".



إلى بسمة الحياة وسر الوجود ، إلى قرة عيني و فرحة حياتي ، إلى من كان دعاؤها سر نجاحي و حنانها بلسم جراحي ، إلى أغلى الحبايب " أمي "

إلى من أحمل اسمه بكل افتخار إلى من علمني العطاء دون انتظار ، ستبقى كلماتك نجوم أهتدي بها اليوم و غدا و إلى الأبد " أبي " العزيز ،

أرجو من الله أن يمد في عمركما لتريا ثمارا قد حان قطافها بعد طول انتظار . إلى خطيبي و رفيق دربي " سفيان " و إلى والديه الكريمين أمي الزهرة و أبي عبد الرحمان .

إلى حبيبة قلبي و أمي الثانية أختي الكبرى " فتيحة " ، إلى زوجها الكريم " محمد" و أو لادهما : " عقبة " ، " جهينة " و " هالة "

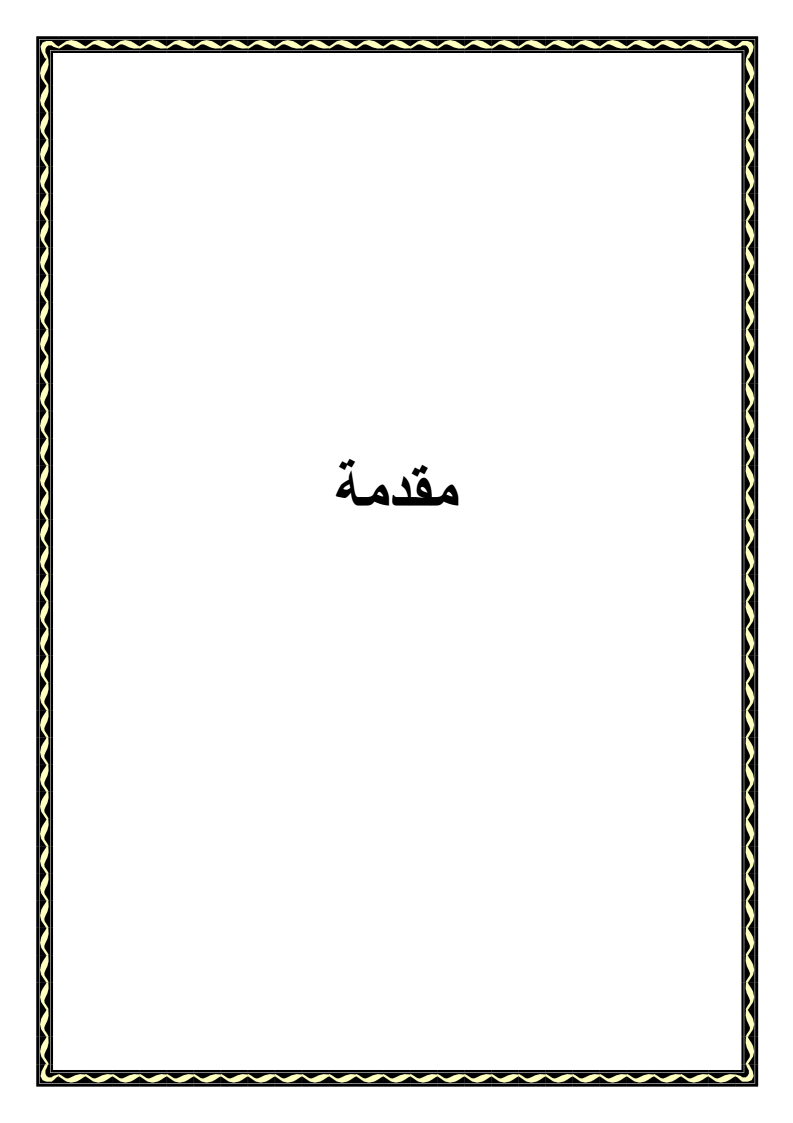
إلى أختي الغالبتين: "زهيرة "و زوجها" عبد الكريم "و أو لادهما "محمد" و التوأم" سلمي و نهاد "و الصغيرة "نرجس ".

و" أمينة " و زوجها " محمد " و أولادهما "رحاب " و " أحمد " .

إلى إخوتي الإعزاء: "محمد " و ولده " إياد " ، "مصطفى " و زوجته "عقيلة " و ولديه "رانيا " و " بدر الدين " ، إلى خالد و فيصل .

دون أن أنسى أختي الحنونة التي لم تلدها أمي "مريم ".

إلى عزيزتي و قريبتي "سعيدة" ، إلى صديقة طفولتي "حياة" إلى صديقتي في المشورار الجامعي "أسيا"



البلاغة إذا ألحقت بالكلام أكسبته قوة وجمالاً في التعبير والتصوير، وزادته منزلة في الإقناع والتأثير، وغايتها في القرآن الكريم كشف مواطن الإعجاز وأسرار البيان ، وللقرآن عظيم الفضل على اللّغة العربية حيث تشرفت بأن تكون الوعاء الذي يحمل هذه المعاني العظيمة.

وقد دعا العرب إلى الحرص على اللّغة العربية والعناية بها ودراستها من جميع الجوانب بما في ذلك الجانب البلاغي، وتعددت أبواب هذا الجانب فكانت ثلاثة: البيان، البديع و المعانى، ومن هذا الأخير اخترنا للدراسة أسلوباً إنشائياً طلبياً هو الاستفهام.

فالاستفهام بتعدد أوجهه وأضربه ساهم مساهمة كبيرة في إبراز مواطن الإعجاز في القرآن الكريم، وخاصة في بعض السور التي كثر فيها.

وفي هذا الاطار تتدرج إشكالية بحثنا على الشكل الآتي:

- ما هو مفهوم الاستفهام؟ وماهي أقسامه وأدواته؟ وما موقعه من جملة الأساليب الإنشائية في القرآن الكريم؟
- ما مدى اشتمال سورة الملك على آلياته؟ وما هي الأغراض التي أدتها كل صيغة وردت فيها؟

وكان اختيارنا للبحث في هذا الموضوع لكون الاستفهام من أهم أساليب الاقناع والتأثير لإعتماده طريقة الحوار وكثرة استخدامه في القرآن الكريم.

واخترنا سورة الملك دون غيرها من سور القرآن الكريم لطغيان أسلوب الاستفهام عليها.

## وقد اتبعنا في بحثنا هذا منهجين أساسيين هما:

- المنهج الوصفي: وكان استخدامه في الجانب النظري التطبيقي من البحث حيث قمنا بوصف المادة العلمية المتحصل عليها.
- المنهج التحليلي: كان استخدامه في الجانب التطبيقي من البحث، انطلاقاً من النص القرآني وذلك عن طريق استخراج الصيغ الاستفهامية الواردة في سورة الملك وتعيين الأغراض التي أدتها كل صيغة.

ووفقاً لهذين المنهجين اتبعنا خطة تتمثل فيما يلي :

مقدمة:

الفصل الأول: وكان بعنوان الاستفهام في القرآن الكريم وانتظم في ثلاثة عناصر:

1-الاستفهام وأقسامه.

2-أدوات الاستفهام.

3-الأغراض البلاغية للاستفهام.

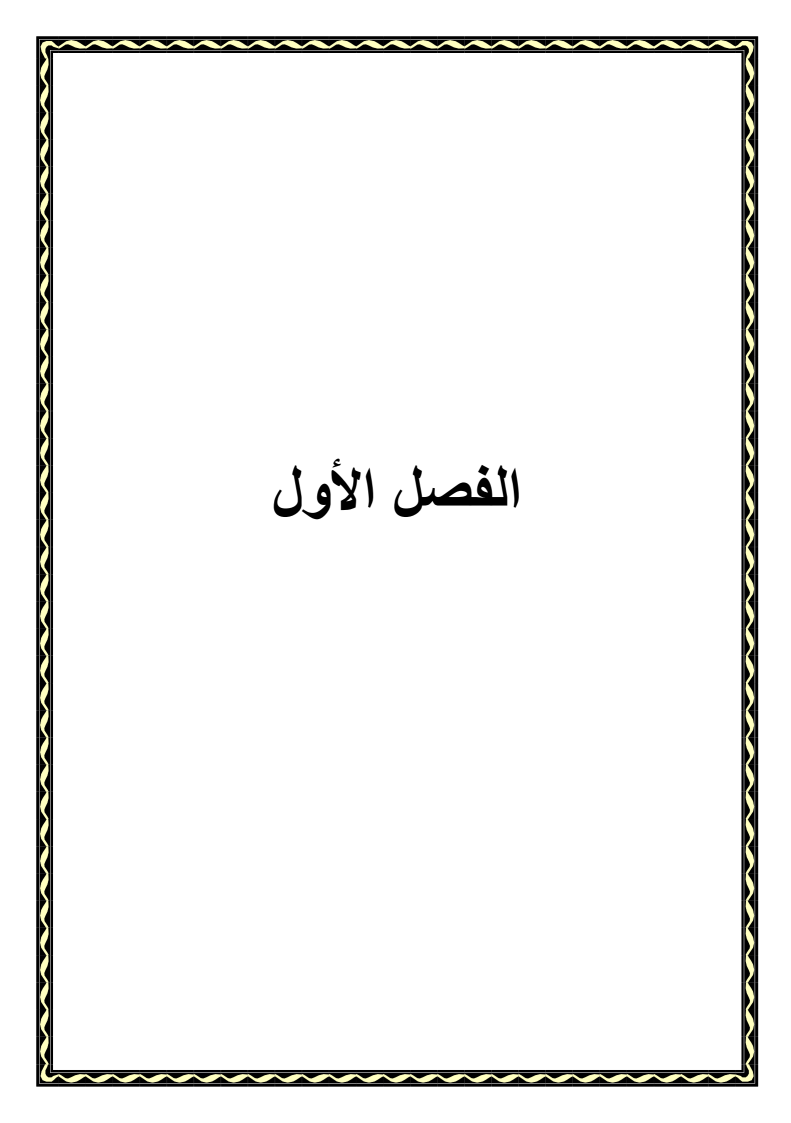
الفصل الثاني: قمنا فيه بدر اسة تطبيقية لسورة الملك وجاء على شكل عنصرين:

1-التعريف بالسورة.

2-الصيغ الاستفهامية الواردة في السورة.

خاتمة: تم فيها تدوين خلاصة البحث.

ومن بين الصعوبات التي واجهتنا كثرة المراجع وتشابه المعلومات. وأهم مشكل كان الخوف من التقصير في تحليل السورة.



## الاستفهام وأقسامه:

#### 1-مفهوم الاستفهام:

لغة: الاستفهام من مادة فهم، جاء في لسان العرب "الفهم معرفتك الشيء بالقلب، فهمه فهما وفهامة علمه، والأخيرة عند سبويه وفهمت الشيء عرفته وعقلته، وفهمت فلاناً وأفهمته وتفهم الكلام فهمه شيئاً بعد شيء، ورجل فَهِمْ سريع الفهم، ويقال فهم وفهم.

وأفهمه الأمر وفهمه إياه جعله يفهمه واستفهامه، سأله أنه يفهمه وقد استفهمني الشيء فأفهمته (1).

الاستفهام هو طلب الفهم واستخبار عن ذات الشيء أو زمانه أو مكانه أو عن حالة أو عن مضمونه أو معناه. (2)

وجاء بالمعنى نفسه عند "ابن فارس": فالفهم عند "الفاء والهاء والميم علم الشيء". (3) وعند "السيوطي": " إذا استفهمت عن الشيء فإنك تطلب من المستفهم منه بذل الفائدة لك وتعريفه بالشيء المجهول لديك "(4)

أمّا "الزمخشري" فيقول: في مادة (فهم): تقول من لم يؤت من الفهم أتي من سوء الإفهام، وقل من أوتي أن يفهم بفهم ورجل فهم سريع الفهم ولا يتفاهمون ما يقولون، تقول من جذع من الاستفهام فزع إلى الاستفهام. (5)

اصطلاحاً: أما تعاريف الاستفهام اصطلاحاً فقد تعددت و تنوعت من عالم إلى آخر ومن دارس بلاغي إلى آخر، وكلها تعاريف متقاربة تصب في قالب واحد.

ابن منظور ، لسان العرب، ط1، بيروت: 1969، دار صادر ، ج5، ص168، مادة فهم.

<sup>(2)-</sup>محمد بكر اسماعيل، قواعد النحو بأسلوب العصر، ط1، القاهرة: 2004، ص 176.

ابن فارس ، معجم مقاییس اللغة، سوریا: 2002، ج4، ص 457.

<sup>(4)-</sup>السيوطي، معترك الإقران في إعجاز القرآن، القاهرة: 1969، دار الفكر العربي، ص 431.

الزمخشري، أساس البلاغة، منشورات محمد علي بيضون، ط1، بيروت: 1997، دار الكتب العلمية، ج2،  $^{(5)}$ 

الاستفهام عند "السكاكي" يعني طلب المراد من الغير على جهة الاستعلام؛ (1) وهو طلب المتكلم من مخاطبه أن يحصل في ذهنه ما لم يكن حاصلاً عما سأله عنه. (2)

أما الدكتور "حمدي الشيخ" فيقول: " إن الاستفهام هو طلب العلم بشيء كان مجهولاً لسائل من قبل" (3) نحو قوله تعالى: " فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأَتِي لسائل من قبل" [التحريم: 3] وقد جاء أن الاستفهام والاستخبار والاستعلام واحد، قال ابن يعيش: " الاستفهام الاستخبار والاستعلام بمعنى واحد ... وهذه السين تفيد الطلب (4)

وتدل كلمة الاستفهام على طلب العلم بشيء لم يكن معلوماً من قبل بأدوات مخصوصة، فإذا استعمل الاستفهام بهذا المعنى يكون استعماله حقيقياً، أما إذا خرج عن طلب الفهم إلى أغراض أخرى يحددها السياق يكون استعماله مجازياً. (5) ويعرف الاستفهام أيضاً بأنه: طلب معرفة اسم الشيء أو حقيقته أو عدده أو صفته. (6)

و الاستفهام عند "عبد العزيز عتيق": "طلب الفهم بشيء لم يكن معلوما من قبل بأداة خاصة " (7)

<sup>(1)-</sup>السكاكي أبو يعقوب يوسف أبي بكر محمد بن علي، مفاتيح العلوم، ط5، بيروت: د ت، دار الكتب العلمية، ص 133.

<sup>(2)-</sup>السيوطي جلال الدين، الأشباه و النظائر في النحو، عالم الكتب، ط3، القاهرة: 2003، ج7، ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup>-حمدي الشيخ، الوافي في تفسير البلاغة (البيان البديع، المعاني)، المكتب الجامعي الحديث، 2004، ص 77.

عاطف فضل، تركيب الجملة الإنشائية في غريب الحديث، الأردن: 2004، ص 399.

<sup>(5)-</sup>محمد مصطفى أبو شوارب، أحمد محمود المصري، أثر المتكلمين في تطور الدرس البلاغي، ط1، مصر: 2006، دار الوفاء، ص 163.

<sup>(6) -</sup> إميل بديع يعقوب، معجم الإعراب والإملاء، دار الشريفة، ص 150.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup>-عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، بيروت: دار النهضة العربية، ص88.

بينما نجد " عبد اللطيف شريفي "يقول: " هو طلب العلم بشيء لم يكن معلوماً من قبل بإحدى الأدوات الآتية:

الهمزة، وهل، ما، متى، إيان، كيف، أين، أنى، كم، أي، وينقسم الطلب الاستفهامي إلى ثلاثة أقسام:

ما يطلب به التصور تارة و التصديق تارة أخرى، ويكون بالهمزة وما يطلب به التصديق فقط، ويتم بـ (هل) وما يطلب به التصور فقط ويكون ببقية ألفاظ الاستفهام. (1)

وعرفه "الجرجاني" بأنه: " استعلام ما في ضمير المخاطب، وقيل: "هو طلب حصول صورة الشيء في الذهن، فإن كانت تلك الصورة وقوع بين الشيئين أو لا وقوعها فحصولها هو التصديق، وإلا فهو التصور "(2)

#### 2-أقسام الاستفهام:

يقسم الاستفهام إلى قسمين أولهما يقوم على حسب الطلب، والثاني يقوم على تأدية المعنى.

\* أولاً: ينقسم باعتبار الطلب إلى ثلاثة أقسام:

-منها ما يستفهم به عن الحكم و هو إثبات شيء لشيء أو نفيه عنه فتقول: هل تحب العلم؟ ... هل يسافر أخوك؟ ... هل تستيقظ الأمة؟

فأنت في هذه الأمثلة لم تستفهم عن فرد ولم تستفهم عن المحبة أو العلم، ولم تستفهم عن سفر أو عن أخيك، ولم تستفهم عن الاستيقاظ أو عن الأمة، وإنما كان استفهامك عن الحكم الذي هو إثبات حبك للعلم، وسفر أخيك واستيقاظ الأمة. وهذا الذي يعبرون عنه بالتصديق وهو إدراك النسبة بين أمرين.

-ما يستفهم به عن مفرد تقول مثلا: ما البر؟ فيقال لك: القمح، وما القسورة؟ يقال لك: الأسد.فأنت ترى هنا أن لا حكم، فلم نثبت شيئاً لشيء وهذا ما يسمونه تصور.

(2)-الجرجاني أبو الحسن محمد بن علي محمد باسل، التعريفات، ط2، بيروت: 2003، دار الكتب العلمية، ص

عبد اللطيف شريفي، الإحاطة في علوم البلاغة، 2004، ديوان المطبوعات الجامعية، ص 330.

-ما يستفهم به عن هذين معاً أي: عن القضية التي فيها إثبات حكم أو نفيه، وهو التصديق، وعن المفرد الذي هو التصور، وهذا القسم الذي يستفهم به عن التصور والتصديق هو الهمزة، أما الذي يستفهم عن التصديق وحده فهو (هل) وأما الذي يستفهم به عن التصور وحده فهو باقي الأدوات. (1)

\* ثانياً: ينقسم باعتبار تأدية المعنى إلى قسمين:

-الاستفهام الحقيقي: وهو الذي يبقى على أصل وضعه، أي طلب الفهم ومعرفة المجهول ومنه في القرآن الكريم كثير، قال تعالى: " يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ" [القيامة: 06] فقد يسألون عن الشيء الذي يجهلونه ويريدون متى إرساؤها ومتى يقيمها الله ويثبتها ويكونها. (2)

-الاستفهام غير الحقيقي: وهو الاستفهام الذي يخرج عن حقيقته، ويكون من العالم بالشيء وغرضه منه معاني أخرى تفهم من السياق، وهو الأكثر في الاستعمال القرآني ذلك لأنه يناسب مقاصد القرآن وأغراضه. (3) فالاستفهام غير الحقيقي نجده بكثرة في القرآن الكريم.

<sup>(1)-</sup>فضل حسن عباس، البلاغة أفناها علم المعاني، ط10، 2005، دار الفرقان للنشر والتوزيع، ص 173، 174.

الزمخشري، الكشاف: ط1، مطبعة مصطفى محمد ، ج4، ص 968. -(2)

<sup>(3)-</sup>بن عيسى بالطاهر، أساليب الإقناع في القرآن الكريم، ص 116-117.

# II- أدوات الاستفهام:

#### 1-أدوات الاستفهام باعتبار الطلب:

تتقسم أدوات الاستفهام حسب الطلب إلى ثلاثة أقسام:

♦ أولاً :ما يطلب به التصور والتصديق معاً:

الهمزة: وهي حرف مثل "هل" والأداة الاستفهامية الحرفية عموماً يجاب عنها بحرف من حروف الجواب، وترد الهمزة لطلب التصديق<sup>(1)</sup>أي إدراك النسبة الواقعة بين الطرفين ثبوتاً أو نفياً، وذلك إذا كان المتكلم يجهل مضمون الجملة، ويتردد في ثبوتها لأمر أو نفياً عن ذلك الأمر، تقول: أخالد بطل؟ فالسائل هنا تصور خالداً وتصور البطل، وتصور النسبة بينهما أي نسبة البطولة إلى خالد والسؤال إنما هو عن وقوع هذه النسبة: هل البطولة المنسوبة إلى خالد محققة أو غير محققة؟ فإذا قبل في الجواب "نعم بطل" أو قيل " لا، ليس بطل" حصل التصديق، والجواب في طلب التصديق بنعم أو لا و حينئذ يمتنع معها ذكر المعادل (أم) فإذا جاءت (أم) بعدها كانت متصلة بمعنى "بل" كما في قول الشاعر:

ولست أبالي بعد فقدي مالك أموتي ناء أم هو الان واقع ويكثر التصديق في الجمل الفعلية، كما في قوله تعالى: " أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَيَكْثُرُ التَّاسَ بِالْبِرِّ وَيَكْثُرُ الْكِتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ" [ البقرة: 44]، ويقال في الجملة الإسمية نحو قوله تعالى: " ثُمَّ تَولَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلَوْلا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ" [ البقرة: 64] .

كما ترد للتصور، أي إدراك أحد طرق هذه النسبة أو شيء من المتعلقات، ففي قولنا: أمحمد فاز بالجائزة أم صالح؟

نلاحظ أن السائل يصرف النسبة التي يتضمنها الكلام، ولكنه يتردد في شيء ويطلب تعيين أحدهما وهو يعرف أن الفوز بالجائزة قد وقع فعلاً، وأنه منسوب إلى واحد من اثنين: محمد أو صالح، ولذلك فهو لا يطلب معرفة النسبة، لأنها معروفة وإنما

9

<sup>(1)-</sup>القزويني، التلخيص في علوم البلاغة، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، ص30.

يطلب معرفة المفرد، وينتظر من المسؤول أن يعين له ذلك المفرد ويدله عليه، ومن أجل ذلك يكون جوابه بالتعيين، فيقال له، محمد مثلاً. (1)

وحكم الهمزة التي ترد لطلب التصور أن يليها المسؤول عنه بها سواء أكان:

-مسند إليه، نحو: " أأنت فعلت هذا أم يوسف؟ ..."

-مسند، نحو: "أراغب عن الأمر أم راغب فيه؟..."

-أم مفعو لاً، نحو: "إياي تقصد أم سعيداً؟ ..."

-أم حالاً، نحو: " أراكباً حضرت أم ماشياً؟ ..."

-أم ظرفا، نحو: " أيوم الخميس قدمت أم يوم الجمعة؟..."

ويذكر غالباً مع همزة التصور معادل مع لفظة "أم" وتسمى متصلاً، كالأمثلة السابقة. (2)

كما يجوز حذف هذا المعادل إذا كان ما يدل عليه من المقام كقوله تعالى: " قَالُوا أَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلهَتِنَا يَا إِبْرَاهِيمُ" [الأنبياء: 62]

والتقدير: أأنت فعلت هذا أم غيرك؟ وحذف المعادل لدلالة المقام عليه (3)، والألف أصل أدوات الاستفهام ولهذا اختصت بأحكام:

1-جواز حذفها، سواء تقدمت على "أم" أو "لا".

2-أنها ترد لطلب التصور ولطب التصديق.

3-أنها تدخل على الإثبات نحو قوله تعالى: " أَولَمَّا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَٰذَا قُل هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ" [آل عمران:165]

كما تدخل على النفي ومن ذلك قوله تعالى: " أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ " [الإنشراح:01] 4-تمام التصدير بدليلين:

-أنها لا تذكر بعد (أم) التي تكون للإضراب كما يذكر غيرها.

<sup>(1)-</sup>يوسف أبو القدوس، مدخل إلى البلاغة العربية، علم المعاني، علم البديع، علم البيان، ط1، 2007، ص 73.

<sup>(2)-</sup>السيد أحمد الهاشمي، جو اهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ط2، القاهرة، مكتبة الآداب، ص 68.

عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية ، ص 90.91.

-أنها إذا كانت في جملة معطوفة بالواو أو بالفاء قدمت على العاطفة تبييناً على الصالتها في التصدير نحو قوله تعالى: " وَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَصالتها في التصدير نحو قوله تعالى: " وَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَن يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ " [الأعراف: 185] ونحو قوله تعالى: " قَالَ قَائلٌ مِنْهُمْ لا تَقْتُلُوا يُوسَفُ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَابَاتِ الْجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَيَّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ " [بوسف: 10](1)

## ❖ ثانياً: ما يطلب به التصديق فقط: "هل"

1) معنى هل: حرف لطلب التصديق فحسب أي معرفة وقوع النسبة أو عدم وقوعه فتقول: هل قدم أخوك من السفر؟ فتجيب بـ "نعم" أو بـ "لا" ولأجل اختصاصها بالتصديق لأصل الوضع:

- امتنع أن يذكر معها معادل بعد (أم)، لأن ذلك يؤدي إلى التناقض، فإن (هل) تفيد أن السائل جاهل بالحكم، لأنها لطلبها و (أن) المتصلة تفيد أن السامع عالم به، وإنما يطلب تعيين أحد الأمرين، فإن جاءت بعد (أم) المنقطعة بمعنى بل التي تفيد الإضراب.

-وقبح استعمالها في التراكيب التي هي مضمنة العلم بمضمون الحكم، نحو: "هل محمداً كلمت؟ ... " إذ تقديم المعمول عن الفهم يكون التخصيص غالباً، وهذا يفيد علم المتكلم بالحكم، وإنما يطلب المخصص فحسب، وحينئذ يكون هل لطلب تحصيل ما هو حاصل وهو عبث. (2)

#### 2)أقسام هل: هي نوعان:

-بسيطة: إذا استفهم بها من وجود شيء أو عدمه، نحو: هل يصدأ الذهب؟ فالمطلوب هنا ثبوت الصدأ للذهب أو نفيه عنه.

الفكر الفكر (1) النصاري، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تح: مازن مبارك، ط1، بيروت: 2005، دار الفكر الطباعة والنشر، ص17.18.

<sup>(2)-</sup>أحمد مصطفى المراغي، علوم البلاغة البيان، المعاني، البديع، ط3، بيروت: 1993، دار الكتب العلمية، ص 65.

-مركبة: إذا استفهم بها عن وجود شيء لشيء أو عدمه، نحو: هل نهر النيل يصب في البحر الأبيض؟ فالعلم بوجود نهر النيل أمر لاشك فيه، ولكن المجهول عنه والمطلوب معرفته هو ثبوت صبته في البحر الأبيض، أو نفيه عنه. (1) ومن خلال ما سبق نستنتج أن (هل) لها صفتان:

- اختصاصها بطلب التصديق بنسبة بين شيئين ثبوتاً أو نفياً، بمعنى أن السائل بها ينشد معرفة حصول النسبة أو عدم حصولها، مثل: هل تضرب زيد أو هو أخوك؟ (2) وتدخل على الجماتين الفعلية والإسمية، على الفعلية كما في قوله تعالى: " أُمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائمًا يَحْذَرُ الْأَخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَستوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الأَلْبَابِ " [الزمر: 09]، وعلى الإسمية كما في قوله تعالى: " وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتُكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنْمَ دَاخِرِينَ" [غافر: 6].
- تخليصها المضارع للاستقبال وصفاً، بعد أن كان محتملاً للاستقبال والحال، ومن ثمّ لا يصح أن يسأل بها عن الفعل الواقع في الماضي أو الحال وإنها مختصة بالتصديق، و تختص بالمضارع للاستقبال فاختصت بدخولها على الفعل لفظا أو تقديراً، وقد تدخل على الجملة الإسمية لغرض بلاغي هو تصور ما سيحصل مستقبلاً، في صورة الحاضر اهتماماً بشأنه وتدليلاً على شدّة الرغبة فيه. (3) ومن ذلك قوله تعالى: " وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَكُمْ لتُحْصِنِكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُم شَاكِرُونَ" [ الأنبياء: 80] أدل على طلب شكر العباد منه:...أَنْتُم شَاكِرُونَ؟ فهل

تشكرون؟ فهل أنتم شاكرون؟ لأن شكل الجملة وإن كانت إسمية تفيد الثبوت لكن

صبد العزيز عتيق، علم المعاني، ص-72.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>–الخطيب القزويني، بغية الإيضاح لتخليص المفتاح في علوم البلاغة والمعاني والبيان والبديع، 1966، مكتبة الآداب، ص 263.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup>عيسى علي عكوب وعلي محمد شيتوي، الكافي في علوم البلاغة معاني، بيان، بديع، 1993، منشورات الجامعة المفتوحة، ص 267.

(هل) أدعى للفعل من الهمزة، فتركه معها أولاً دلالة على كمال العناية لحصول ما يستبعد

لأن الجملة وإن كانت اسمية تفيد تأكيد المعنى وتدل على معنى أو في ما تدل عليه الجملة الفعلية لذلك تأثير الجملة الاسمية أقوى من الجملة الفعلية في بعض المقامات، وهو ولأن إبراز ما سيحصل هو مفاد الجملة الفعلية في معرض الحاصل الثابت، وهو مفاد الجملة الاسمية أقوى دلالة على كمال النيّة بحصوله وكذلك الآية تدل على الشكر مما لو قيل: (فهل أنتم تشكرون) (هل) داخلة في الحقيقة على الجملة الفعلية تقديراً لأن الضمير أنتم فاعل لفعل محذوف يفسره المذكور.

ولأجل اختصاصها بطلب التصديق لا يذكر معها المعادل بعد (أم) المتصلة فلهذا المتع أن تقول: (هل سعد قادم أم سعيد؟)

لأن وقوع المفرد وهو (سعيد) بعد (أم) الواقعة في حيز الاستفهام دليل على أنَّ (أم) متصلة وهي لطلب تعيين أحد الأمرين ولابد حينئذ أن يعلم لها أصل الحكم و(هل) لا يناسبها ذلك لأنها لطلب الحكم فقط فالحكم فيها غير معلوم وإلا لم يستفهم عنه بها وحينئذ يؤدي الجمع بين (1) (هل) و (أم) إلى التناقض لأن هل تفيد أن السائل جاهل بالحكم بمعنى (بل) التى تفيد الإضراب مثل: هل جاء صديقك أم عدوك؟(2)

وتأتي (هل) بمعنى كما يقول تعالى: " هَلْ أَتَىٰ عَلَى الإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا " [الإنسان: 01]، كما تأتي (هل) المستنكرة في سياق الاستفهام الاستنكاري<sup>(3)</sup>.

#### ♦ ثالثاً: ما يطلب به التصور:

يطلب التصور والتصديق بأدوات استفهامية كثر استعمالها وهي: (من، ما، متى، كيف، أين، أنى) كما نجده قد طلب بأدوات أخرى أهمل استعمالها وكانت قليلة وهي على التوالي:

<sup>(1)-</sup>أحمد مصطفى المراغى، علوم البلاغة، البيان، المعاني، البديع، ص66.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>-المرجع نفسه، ص 57.

<sup>(3)-</sup>ابر اهيم قلاتي، قصة الإعراب، (الأدوات)،الجزائر:1998،دار الهدى، ص 212.

#### 1) الاستفهام بـ كم:

ويطلب بها تعيين العدد نحو قوله تعالى: "وَلا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَ أُمَةً مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلا تُنْكِحُواالْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ولَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِوَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ مَؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِوَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آياته للنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ" [البقرة: 221]

وجاءت كم الاستفهامية للدلالة على الماضي مع الفعل (لبث) في ثلاث آيات وذلك (أفي قوله تعالى: " أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى في قوله تعالى: " أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُدْيِبِي هَنَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يُدْيِبِي هَنَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَل لَبِثْتَ مئة عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى عَمارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى العِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحُما فَلَمَّ تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ" [ البقرة: 259]

ووردت في قوله تعالى: " وكذَلكَ بعَثْنَاهُمْ ليتسَاعَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ كَمْ لَبِثْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْبَعْضَ يَوْمٍ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذِهِ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْبُعْضَ يَوْمٍ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَحَدَكُمْ بِورِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ أَيُّهَا أَرْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلايُشْعِرَنَ بِكُمْ أَلِي الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ أَيُّهَا أَرْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلايُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَدًا" [الكهف: 19] وفي قوله تعالى: " قَالَ كَمْ لَبِثْت فِي الأرْضِ عَدَدَ سَنِينَ "[المؤمنون: 112]

# 2)الاستفهام بـ (أيان):

ويطلب بها تعيين الزمان المستقبل خاصة، وأكثر ما تكون في مواضيع التفخيم أي في المواضيع التي يقصد فيها تعظيم المسؤول عنه والتهويل بشأنه، نحو قوله تعالى:" يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقيامَةِ" [القيامة: 06]

.

<sup>(1)-</sup>السيد أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ص 72.

## 2- أدوات الاستفهام باعتبار الاستخدام:

أدوات الاستفهام المصنفة حسب الاستخدام كلها أدوات اسمية وهي: من، متى، أين، أنى، كيف، ما، أي... وكلها مبينة ما عدا(أي) فهي معربة والأدوات الاسمية لا يجاب عنها إلا بما استفهم وسئل عنه، سواء كان المستفهم عنه مكاناً معيناً أم زماناً معيناً أم شيئاً سيناً سيناً سيئاً سيناً أم شيئاً سيناً سيناً

#### - الاستفهام بـ (من):

هي من أكثر الأدوات وروداً قبل الفعل، وقد وردت في أساليب مختلفة كالتقرير، والإنكار وغيرها من الأساليب البلاغية، لكن دلالتها الزمنية تعددت حسب تلك الأساليب والسياقات التي وردت فيها، حيث نجد أنها لازمت الدلالة على الماضي، كما في قوله تعالى: ولَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَّى لِيُوْفَكُونَ [العنكبوت: 61]، وفي قوله تعالى: قَالُوا مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلهَتِنَا إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالمِينَ [الأنبياء: 59]

حيث جاءت من فعل للدلالة على الماضي إذ هي واقعة في أسلوب سردي قصصي دلّ عليه سياق الآيات قبل هذه والتي بعدها، قال عنها "السكاكي": هي للسؤال عن الجنس من ذوي العلم نقول: من جبريل؟ بمعنى أبشر هو أم ملك ومنه قوله تعالى: "قَالَ فَمَنْ رَبُّكُما يا مُوسىَى" [طه: 49]، أي أملك هو أم جني أم بشر؟ منكر لأن يكون لهما رب سواه لادعائه الربوبية.

وقيل هي للسؤال عن المضارع المشخص لذوي العلم، وهذا إظهار لأنه إذا قيل من فلان؟ يجاب بزيد أو نحو ما يفيد التشخيص، لا تسلم صحة الجواب بنحو بشر أو جني كما زعم السكاكي. (2)

<sup>(1)-</sup>القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة ، ص 56.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>-المرجع نفسه ، ص 247-288.

وقد تتصدر الفعل المضارع فتدل على الزمن العام أو الزمن الأبدي، إذ غالباً ما تكون هذه الأفعال المضارعة مسندة إلى الله تعالى، وكل الأفعال التي تسند إليه عز وجل لا تتقيد بزمان لم يدل على ذلك كخلق السموات والأرض وغير ذلك. (1) وقد جاء الفعل بعدها دالاً على الاستقبال من ذلك قوله تعالى: " هَا أَنْتُمْ هُولُلاءِ جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَمَنْ يُجَادِلُ اللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلا " [النساء:109]

#### - الاستفهام بـ (ما):

ويطلب بها شرح الاسم أو ماهية المسمى فشرح الاسم يراد به بيان مدلوله لغة، أي بيان المعنى الذي وضع في اللغة، نحو ما الكبرياء؟ فيكون الجواب، إنها العظمة، والملك والتجبر، وما التواضع؟ يكون الجواب: إنه التذلل والخشوع.

أمًا ماهية المسمّى فهي حقيقته التي هو بها، ويراد بها الحقيقة الوجوبية، التي تتحقق بها أفراد الشيء، بحيث لا يزاد في الخارج عليها إلا العوارض كأن يقال: ما الإنسان؟ فيكون الجواب: إنه الحيوان الناطق.

قال السكاكي: " يسأل بها عن الجنس، تقول: ما عندك؟ بمعنى أي أجناس الأشياء عندك؟ وجوابه كتاب نحو " (2)

#### - الاستفهام بـ (متى):

ويطلب بها تعيين الزمان من ذلك قوله تعالى: " ويَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ" [الأنبياء: 38] ويكون الجواب معها بتعيين المسؤول عنه، ويستفهم عن الزمن ماضياً أو مستقبلاً أمَّا من الناحية الإعرابية فلها إعرابان، تعرب اسم استفهام مبني على السكون في محل نصب على الظرفية كقولك: متى يكون الامتحان؟ وبالرغم من أن (متى) لها الصدارة إلاّ أنّه يمكن أن يسبقها حرف جر خاصة (إلى أو حتى) فتقول: إلى متى تؤجل عملك أو حتى متى تؤجل عملك.

<sup>(1)-</sup>بكري عبد الكريم، الزمن في القرآن الكريم، 2001، دار الكتب الحديثة، ص 320.

<sup>(2)</sup> عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 90.

أما الإعراب الثاني لها؛ فكونها تأتي اسم شرط جازم مبني على السكون في محل نصب على الظرفية وذلك عندما يأتي بعدها فعلان الأول شرط والثاني جوابه، وجزاؤه كقولك متى تجتهد تتجح؟ (1)

## - الاستفهام بـ (أين):

ويطلب بها تعيين المكان، نحو قوله تعالى: "وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ للَّذِينَ الْمُكان، نحو قوله تعالى: "وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَرْعُمُونَ" [ الأنعام: 22]، وكذلك: أين تسافر؟ (2) ويكون الجواب فيها تحديد للمكان بذكر اسمه أو ما يشير إليه، وقد لاحظنا ونحن ندرس بقية أدوات الاستفهام أنها في الغالب تدل على الحاضر والمستقبل مع الفعل المضارع "يفعل" وتدل على الماضي مع الفعل الماضي "فعل" منه ذلك دلالة (أين) مع الفعل المضارع على الحاضر في قوله تعالى: " ويَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ للَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُركَوا أَيْنَ مَا لَذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ" [الأنعام: 22] (3)

يقول أحمد الهاشمي: أين للاستفهام ويطلب بها تعيين المكان نحو قوله تعالى: "ويَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْركُوا أَيْنَ شُركَاوُكُمُ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ" [الأنعام:22] وقد تخرج عن معنى الاستفهام إلى التنبيه عن الضلال نحو قوله تعالى: "فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ" [التكوير: 26].

#### - الاستفهام بـ (كيف):

ويطلب بها تعيين الحال، فإذا قيل: كيف أحمد؟ فجوابه: هو صحيح أو سقيم أو شيخ أو جدلان وما أشبه ذلك (4) ومثلها من القرآن الكريم قوله تعالى: " فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هُؤُلاءِ شَهِيدًا" [النساء: 41]

<sup>(1)-</sup>إبر اهيم غلاتي، قصة الإعراب، ص 105.

<sup>(2)-</sup>السيد أحمد الهاشمي، جو اهر البلاغة المعاني والبيان و البديع، ص 72.

<sup>(3)-</sup>بكري عبد الكريم، الزمن في القرآن الكريم، ص 328.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

وإذا تلي (كيف) الفعل "كان" دلّت على الماضي لفظاً ومعنى ذلك مثل قوله تعالى: "وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِنْ قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَان عِقاب" [الرعد: 32](1)

## - الاستفهام بـ (أي):

يطلب بها تعيين أحد المتشاركين في أمر يهمهما، نحو قوله تعالى: " وكم أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنِ هُمْ أَحْسَنُ أَتَاتًا ورَئْيًا " [مريم: 74]

وعلى هذا يسأل بـ (أي) عن العاقل وغير العاقل، وعن الزمان والمكان والحال والعدد على حسب ما تضاف إليه، فإن أضيفت إلى زمان أو مكان أو عدد مثلاً أعطيت حكم (متى) أو (أين) أو (كم) على التوالي. (2)

## - الاستفهام بـ (أنى):

وتأتي لمعان كثيرة فتكون بمعنى (كيف) كقوله تعالى: " أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَتَّىٰ يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةَ عَامٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَتَىٰ يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبَثْتَ مِائَةَ عَامٍ فَانْظُر ْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّه وَ انْظُر إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانْظُر ْ إِلَى الْعِظَامِ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّه وَ انْظُر إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانْظُر ْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نَنْشِرُهُا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " كَيْفَ نَنْشِرُهُا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " الله قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " الله قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " الله قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " الله قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " الله قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ

وتكون بمعنى (من، أين) كقوله تعالى: "فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَىٰ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأَنْثَىٰ وَإِنِّي سَمَيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأَنْثَىٰ وَإِنِّي سَمَيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأَنْتَىٰ وَإِنِّي سَمَيْتُهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ" [آل عمران: 36] وتكون بمعنى (متى) كقولك: زرني أنى شئت (متى) عني زرني متى شئت.

<sup>(1) -</sup>بكري عبد الكريم، الزمن في القرآن الكريم، ص 328.

<sup>(2)</sup> عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 95.

<sup>(3)-</sup>السيد أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة، ص 72.

## ااا- الأغراض البلاغية للاستفهام:

1- ما كثر استخدامه من معانى وأغراض:

## أولاً/التعجب:

هو تعظيم أمر في قلوب السامعين ولا يكون إلا في شيء خارج عن نظراته وأشكاله. (1) ومثال ذلك قوله تعالى: " وَالنَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَأَشْكَاله. (2) والغرض من هذا السؤال هو التعجب من غياب الهدهد وعدم رؤيته لأنه كان لا يغيب عنه إلا بإذنه. (2)

## ثانياً/ التقرير:

هو حمل المخاطب على الإقرار والاعتراف بأمر قد أقرعنه (3).مثل قوله تعالى: "أَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ" [ الانشراح: 01] أو هو حمل المخاطب على الإقرار بما يعرفه إثباتاً أو نفياً لغرض من الأغراض على أن يكون المقرر به تالياً لهمزة الاستفهام.أفعلت؟ إذا أردت أن تقرّ بأن الفاعل كان منه. (4)

ومن أمثلة التقرير قوله تعالى: " وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اللّه اللّهِ قَالَ سَبُحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي التّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللّهِ قَالَ سَبُحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمُ الْغُيُوبِ" [المائدة: 116]

ويفصح ابن جني عن المعنى في هذه الآية بقوله: لم يقل للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله، ثمّ يبيّن وجه الاستفهام إذا دخل على النفي، فيقول: فإذا دخلت همزة التقرير على الموجب نفته وإلاّ دخلت على النفي نفته ونفي عائداً إلى الإثبات. (5)

<sup>(1)–</sup>السيوطي ، معترك الإقران في إعجاز القرآن، 1969، دار الفكر العربي، ج1، ص54.

<sup>(2)</sup> عبد اللطيف شريفي، الإحاطة في علوم البلاغة، ص39.

<sup>(3)</sup> عبد العزيز قلقيلة، البلاغة الإصلاحية، ط3، القاهرة: 1992، دار الفكر العربي، ص 168.

عبد العزيز عتيق، علم المعاني، ص 90.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup>–ابن جني، الخصائص، ط1، بيروت ، 2001، دار الكتب العلمية، ج1، ص 464.

الاستفهام إذا سبق أفاد التقرير وتكون إجابته في الإثبات بـ "نعم" والنفي بـ "لا" زائد حرف نفى أو فعله. (1)

التقرير في الاستفهام بتعلق بما يلي: الأداة من الفعل أو الفاعل أو غيرها، وهو في السؤال لقوم إبراهيم عليه السلام، يتعلق بالفاعل لا بالفعل ولهذا قال في جوابهم قوله تعالى: "قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَٰذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَاتُوا يَنْطِقُونَ "[الأنبياء:63]

ولو كان التقرير بالفعل لكان الجواب فعلت أو لم تفعل، وقيل أن الاستفهام في الآية على حقيقة وليس لتقرير. (2)

#### ثالثاً/ الإنكار:

هو الذي يراد به النفي، وغاية الاستفهام الإنكاري بلاغياً هي تتبيه السامع حتى يرجع إلى نفسه فيخجل أو يرتدع عن فعل ماهم به.

ويشترط فيه أن يلي المنكر الهمزة، ويكون الاستفهام الإنكاري على أوجه منها: (3)

- إماللتوبيخ على الفعل ما كان ينبغي أن يكون، كقوله تعالى: " أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ " [البقرة: 44]
- وإما للتكذيب في الماضي بمعنى لم يكن، نحو قوله تعالى: " أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبَئِينَ وَاتَّخَذَ مِنَ الْمَلائِكَةِ إِنَاتَّاإِنَّكُم لْتَقُولُونَ قَوْلاعظِيمًا" [الإسراء: 40]، أو في المستقبل بمعنى لا يكون نحو قوله تعالى: " قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيتُ عَلَيْكُمْ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ" [هود: 28]، أي أنه سوف لا يكون أبداً في المستقبل. (4)

والهمزة أكثر أدوات الاستفهام دلالة على الانكار ونسبة الإنكاربها إلى جملة أساليب الإنكار في القرآن كله هي نسبة 23 %، كما أنّ الإنكار أكثر الأغراض البلاغية

<sup>(1)-</sup>حمدي الشيخ، الوافي في تفسير البلاغة، ص 77.

<sup>(2)</sup> عبد المتعالى الصعيد، البلاغة العالية علم البيان، ط1، 2000، مكتبة الأدب، ص 82-83.

<sup>(3)-</sup>القزويني، التلخيص في علوم البلاغة، ص40.

<sup>(4)-</sup>أحمد مصطفى المراغي، علوم البلاغة، البان، المعاني، البديع، ص 69.

للاستفهام في القرآن ونسبته إلى مجموع الاستفهام القرآني هي نسبة 64% (1) ويجب في الاستفهام الإنكاري أن يقع المنكر بعد همزة الاستفهام وقديكون المنكر هو "الفعل" نحو قوله تعالى: " وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ " [ الأنعام: 74]. فالمنكر هو نفس الفعل أي اتخاذ الأصنام آلهة.

وقد يكون المنكر (الفاعل) في معنى قوله تعالى: "أهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ نَحْن فَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَابَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا سَخْرِيًّا وَرَحْمَةُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ" [ الزخرف: 31]، أي ينكر عليهم أن يكونوا هم المتخيرين للنبوة من يصلح لها المتولين نفسهم رحمة الله التي لا يتولاها إلا باهر قدرته و بالغ حكمته.

وقد يكون المنكر (مفعول) نحو قوله تعالى: " وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمْيِعُ الْعَلِيمُ " [الأنعام: 13] وقوله تعالى: " قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّذِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلا يُطْعَمُ قُل إنِّي أُمِرْتُ أَن أَكُونَ أَوَّلَ مَن أَسلَمَ وَلا يَطْعَمُ قُل النِّي يَا أَمِرْتُ أَن أَكُونَ أَوَّلَ مَن أَسلَمَ وَلا يَطْعَمُ قُل اللهِ يَعْدَ اللهِ (2) وَلاَتَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ " [ الأنعام: 14]، أي يكون اتخاذي غير الله. (2)

## رابعاً/ النفي:

وذلك عندما تجيء لفظة الاستفهام للنفي لا لطلب العلم بشيء كان مجهولاً.
ومن أمثلة ذلك في قوله تعالى: "هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلا الإِحْسَانُ" [الرحمان:60]،
وقوله تعالى: "أَفْمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ" [الزمر: 19]
وقوله تعالى: "وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُكُلُمَا رُزِقُوامِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقًا قَالُوا هَذَاالَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهَا وَلَهُمْ فِيها أَرْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيها خَالدُونَ" [ البقرة: 25].

فالظاهر في هذه الآيات الكريمة الاستفهام والمعنى لا هادي لمن أضل الله.

صين، فن البلاغة، القاهرة، 2005، دار غريب للطباعة والنشر، ص<math>127، 128.

<sup>(2)-</sup>عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 103، 104.

وليس جزاء الإحسان إلا الإحسان ولست تتقذ من في النار ولا أحد يشفع عنده إلا بإذنه. (1)

ولعل السر في جمال أسلوب الاستفهام والعدول إليه عن النفي في أن الاستفهام في أصل وصفه يتطلب جواباً يحتاج إلى تتكير ولما كان المسؤول يجيب بعد تفكير ورؤية عند هذه الأسئلة بالنفي كان في توجيه السؤال إليه حملاً له على الإقرار بهذا النفى وأفضل من النفى ابتداء.(2)

ومن الشعر الذي خرج فيه الاستفهام إلى النفي قول الشاعر المتنبي:

هل اجتمعت أحياء عدنان كلها بملتحم إلا وأنت أميرها؟

وقول البحتري:

هل الدهر إلا غمرة وانجلاؤها وشيكا وإلا ضيقه وانفراجها

وقول المتنبى:

ومن لم يعشق الدنيا قديماً ولكن لا سبيل إلى الوصال

وقول آخر:

يفنى الكلام و لا يحيط بفضلكم أيحيط ما يفنى بما ينفذ

وقول آخر:

فما ترجى النفوس من زمن أحمد حاليه غير محمود؟

فالاستفهام في جميع هذه الأبيات خرج عن معناه الأصلي إلى النفي الذي استفاد من سياق الكلام. (3)

إذ يمكن للاستفهام أن يخرج من معناه الأصلي إلى النفي وهذا ما لاحظناه في هذه الأبيات.

<sup>(1)-</sup>عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 96.

<sup>(2)-</sup>عبد الفتاح لا شين، علم المعاني في البلاغة العربية. ص 94

<sup>(3)-</sup>عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 97.

## خامساً/ النهى:

ويكون ذلك بالخروج بالاستفهام عن معناه الحقيقي إلى معنى النهي أي إلى طلب الكف عن الفعل على وجه الاستعلاء نحو قوله تعالى: "أَلا تُقاتِلُونَ قَوْمًا نَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَءُوكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ أَتَخْشُونَهُم فَاللَّهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشُونُهُم فَاللَّهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشُونُهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ" [التوبة: 13]أي لا تخشونه فالله أحق أن تخشوه.

وفي قول الشاعر:

أتقول أف التكوي حملتك ثم رعتك دهراً؟

أي لا تقل أف لأمك.

وقول آخر:

أتخالني أرضى الهوان ؟ فحاذر واسلم بنفسك من أبي قادر

أي لا تخلني أرضى الهوان فحاذر ... إلخ. (1)

## سادساً/ الأمر:

وقد يخرج الاستفهام عن معناه الحقيقي للدلالة على معنى الأمر، نحو قوله تعالى: "قُلْ إِنَّمَا يُوحَىٰ إِلَيّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِدٌ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ" [الأنبياء: 108] أي أسلموا، ونحو قوله تعالى: " وَلَقَدْ يَسَرّنَا الْقُرْآنَ لِلذّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدّكِرِ" [القمر: 17]، أي تذكرواتعظ، وكذلك قوله: " أَوْ أَمَرَ بِالتّقُوعَى " [ العلق: 12] " أَرَأَيْتَ إِنْ كَذّبَ وَتَولَّى " [العلق: 13] ، أي أخبرني أيها السامع عن حال هذا الرجل هل هو على الهدى عندما منع عبداً من طاعة ربه، أو أهو أمر بالتقوى عندما أمر غيره بعد طاعة خالقه.

ثمّ أخبرني عندما كذّب رسولنا وأعرض عن طاعة ربه، فهل يظن أنه يفلت من عقابنا؟ كلا. (2)

<sup>(1)-</sup>ابن عبد الله شعيب، المسير في البلاغة العربية، الجزائر، دار الهدى، ص 198.

<sup>(2)</sup> عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 106، 107.

# 2-المعانى التي قلَّ استعمالها:

## أولاً/ التسوية:

وتأتي الهمزة لتسوية المصرّح بها نحو قوله تعالى: " إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤمنُونَ" [البقرة: 06]

فهم يعلمون مسبقاً أنهم انذروا ومع ذلك أصروا على كفرهم وعنادهم، ولهذا يجيء الاستفهام هنا للدلالة على أن إنذار الرسول وعدمه بالنسبة لهم سواء، ومن أجل ذلك خرج الاستفهام من معناه الحقيقي ليؤدي معنى مجازياً بلاغياً هو التسوية. (1)

ومن أمثلة التسوية شعرا قول أحدهم:

ولست أبالي بعد فقدي مالكا أموتي ناءاً أم هو الآن واقع؟ (2)

#### ثانيا/ التهكم:

وهو عدم المبالاة بالتهكم منه، ويستوي أن يكون المتهكم منه جديراً بالمبالاة أو غير جدير به، مثل قوله تعالى: "قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاوُنَا أَوْ أَنْ نَقْعَلَ فِي أَمْوَ النَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ" [هود: 87]

كان شعيب كثير الصلاة، وكان الكافرون به، إذا رأوه يصلي تضاحكوا عليه وسخروا منه، ومن صلاته قصدوا بسؤالهم مخرقته هو وصلاته.

ويقول المتنبى متهكماً بالدمشق:

قفاه على الأقدام لوجه لام. (3)

أفي كل يوم ذا الدمشق مقدم

#### ثالثًا/ الوعيد:

يسميه بعض البلاغيين التهديد وذلك نحو قولك لمن يسيء الأدب ألم أأدب فلاناً؟ إذا كان المخاطب المسيء للأدب عالما لذلك، وهو أنك أدبت فلاناً، فيفهم معنى الوعيد والتهديد والتخويف فلا يحمل كلامك على الاستفهام الحقيقي، ومنه قوله تعالى: " أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ" [الفجر: 06]

<sup>(1)-</sup>عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 105.

<sup>(2) -</sup> ابن عبد الله شعيب، الميسر في البلاغة العربية، ص 105.

<sup>(3)</sup> عبد العزيز قلقيلة، البلاغة الإصلاحية، ص 175.

## رابعاً/ الاستبعاد:

هو موعد الشيء بعيدا حساً أو معنى وقد يكون منكراً أو مكروهاً غير منتظرا وربما يصلح المحل الواحد له وللاستبطاء ، ومن أمثلة ذلك في القرآن الكريم قوله تعالى: " أَإِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلَكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ" [ق:03]

وعلى هذا قد يخرج الاستفهام عن معناه للدلالة على استبعاد السائل للمسؤول عنه، سواء أكان البعد حسياً مكانياً نحو قول شوقي وهو منفي في الأندلس (أين شرق الأرض في الأندلس) وبعداً معنوياً كمن يقول لمن هو أعلى منه منزلة: أين أنا منك؟ وقوله تعالى: " أَتَّىٰ لَهُمُ الذَّكْرَىٰ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ" [الدخان: 13] "ثُمّ تَولَوْ عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ" [الدخان:13-1] أي كيف يذكرون والحال أنهم جاءهم رسول يعلمون إيمانه بالآيات البينات من الكتاب المعجز فتولوا عنه وأعرضوا. (1)

## خامساً/ الاستبطاء:

وهو عد الشيء بطيئاً في زمن انتظاره وقد يكون محبوباً منتظراً ولهذا يخرج الاستفهام فيه عن معناه الأصلي للدلالة على بعد زمن الإجابة عن زمن السؤال وهذا البعد يستلزم الاستبطاء نحو قولك لمخاطب دعوته فأبطأ في الاستجابة لك: (كم دعوتك)؟ فليس المراد هنا الاستفهام من عدد مرات الدعوة أو النداء، وإنما المراد أن تكرر الدعوة قد باعد بين زمن الإجابة وزمن السؤال وفي ذلك إبطاء ولهذا جاء السؤال دالاً على الاستبطاء، تحقق المسؤول عنه، وهو الاستجابة ، للدعوة المتكررة وامثلة ذلك قوله تعالى: " أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ فَبِكُمْ مَسَّتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزَلْزلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللَّهِ أَلاإِنَّ نَصْرُ اللَّهِ قَرِيبٌ" [البقرة: 214] ، ومن أمثلة ذلك قولك: كم انتظرتك؟ (2)

<sup>(1) -</sup> أحمد مصطفى المراغى، علوم البلاغة، البيان، المعاني، البديع، ص 70.

<sup>(2) -</sup>عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 100.

# سادساً/التحقير:

ويكون ذلك عندما يخرج الاستفهام من معناه الحقيقي واستخدامه في الدلالة على حقارة المسؤول وصغر قدره ومع معرفة المتكلم أو السائل به، وهذا الاحتقار سواء كان حقيقة أو معتقداً فيه من قبل المخاطب، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: "وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ" [ الشعراء: 69] " إِذْ قَالَ لأبيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ" [ الشعراء: 69-70]، قوله تعالى: "إِذْ قَالَ لأبيهِ وَقَوْمِهِ مَا قَدْهِ التَّمَاتِيلُ النَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ " [الأنبياء: 52] (1) سابعاً / التشويق:

وفيه لا يطلب السائل العلم بالشيء الذي لم يكن معلوماً له من قبل وإنما يرد أن يوجه المخاطب ويشوقه، إلى أمر من الأمور نحو قوله تعالى: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَذُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمٍ" [الصف:10]، وقوله تعالى: "قُلْ أَوْنَبِّكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالدِينَ فَيهَا وَأَزُواجٌ مُطَهَّرَةٌ وَرَضُوانٌ مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ" [آل عمران: 15]. (2) قامناً التهويل:

هو التقطيع، والتفخيم لشأن المستفهم عنه لغرض من الأغراض.  $^{(8)}$  مثل قوله تعالى: "الْحَاقَّةُ ﴿ 1 ﴾ مَا الْحَاقَّةُ ﴿ 2 ﴾ وَمَا أَدْرَاكَ مَ الْحَاقَّةُ ﴿ 8 ﴾"[الحاقة: 1-8]  $^{(4)}$ 

## تاسعاً/ التعظيم:

وذلك بالخروج بالاستفهام عن معناه الأصلي واستخدامه في الدلالة على ما يتحلى به المسؤول عنه من صفات حميدة كالشجاعة والكرم والسيادة وما أشبه ذلك.

ومن أمثلة ذلك:

نحت السرابغ تبع في حميد

من فيكم الملك المطاع كأنه

<sup>. 195 –</sup> ابن عبد الله شعيب، الميسر في البلاغة العربية، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2) -</sup>عبد العزيز عتيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 106.

<sup>(&</sup>lt;sup>(3)</sup>–المرجع نفسه، ص 105.

<sup>(4) -</sup>يوسف أبو القدوس، مدخل إلى البلاغة العربية، علم المعاني، علم البيان علم البديع، ص79.

ليوم كريمة وسدد تغر؟ فقدت بفقدك نبرا لا يطلع. (1)

أضاعوني وأي فتى أضاعوا من للمحافل والجحافل والشرى؟ عاشراً/ التنبيه على الضلال:

نحو قوله تعالى: " فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ" [التكوير:26] وليس القصد هذا الاستفهام عن مذهبهم وطريقهم، بل التنبيه على ضلالهم وأنه لا طريق لهم ينجون به، وكثيراً ما يؤكد هذا الاستعمال بالتصريح بالضلال، فيقال لمن ضل عن الطريق القصد: يا هذا إلى أين تذهب قد ضللت فإرجع، وبهذا يعلم أن التنبيه على الضلال لا يخلوا من الإنكار والنفي. (2) و التنبيه عن الضلال من المعاني التي قل استعمالها في القرأن الكريم.

<sup>(1) -</sup>عبد العزيز عنيق، علم المعاني في البلاغة العربية، ص 99.

ابن عبد الله شعيب، الميسر في البلاغة العربية، ص $^{(2)}$ 



#### I- التعريف بالسورة:

#### 1-التسمية وسبب النزول:

## أولاً/ التسمية:

سمّاها النبي صلى الله عليه وسلم سورة تبارك الذي بيده الملك، في حديث رواه الترميذي عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أن سورة من القرآن ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غفر له، وهي سورة تبارك الذي بيده الملك: قال الترميذي هذا حديث حسن.

لهذا سميت السورة بأول جملة وقعت فيها، وتكون التسمية بجملة كما سمي ثابت بن جابر (تأبط شر") ولفظ (سورة) مضاف إلى تلك الجملة المحكية.

وسميت أيضاً تبارك الملك، بمجموع كلمتين في عهد النبي صلى الله عليه وسلم بمسمع منه فيما رواه الترميذي عن ابن عباس (أن رجلاً من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قال له: ضربت خبابي على قبر وأنا لا أحسب أنه قبر فإذا فيه إنسان (أي نفس فيه) يقرأ سورة تبارك الملك حتى ختمها فقال رسول الله عليه وسلم: هي المانعة هي المنجية من عذاب القبر، حديث حسن غريب، فيكون اسم السورة مجموع هذين اللفظين على طريقة من الكلمات في اللفظة، دون إضافة إحداهما إلى الأخرى مثل تسمية (لام ألف) ونظيره أسماء السورة بالأخرى المقطعة التي في أولها بعض الأقوال في المراد منها، وعليه فنحكى لفظ تبارك بصيغة الماضي ويحكي لفظ الملك مرفوعاً، كما هو في الآية فيكون باللفظ سورة مضافاً من إضافة. (1) المسمى إلى الاسم لأن المقصود تعريف السورة بها تبيّن الكلمتين على حكاية اللفظين الواقعين في أولهما مع اختصار ما بين الكلمتين وذلك قصد الفرق بينهما وبين تبارك الفرقان، كما قالوا: عبيد الله الرقيّات، بإضافة مجموع عبيد الله بينهما وبين تبارك العبيد الله بن قيس العامري الشاعر عن غيره ممن يشبه اسمه المه

محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والنتوير، تونس 1997، دار سحنون للنشر والتوزيع، مج 14، ص 05.

مثل عبيد الله بن عتبة بن مسعود أو لمجرد اشتهاره بالتشبيب في نساء كان اسم كل واحدة منهن رقية وهن ثلاثة).

ولذلك يجب أن يكون لفظ(تبارك) في هذا المركب مفتوح الآخر، ولفظ(الملك) مضموم الكاف، وكذلك وقع ضبطه في نسخة جامع الترميذي وكلتاهما حركة حكاية. والشائع في كتب السنة وكتب التفسير وفي أكثر المصاحف تسمية هذه السورة سورة الملك ولذلك ترجمها الترميذي: باب ما جاء في فضل سورةالملك.

وأخرج الطبراني عن ابن مسعود قال: (كنا نسميها في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم "المانعة"،أي أخذا من وصف النبيّ إياها بأنها المانعة المنجّية كما في حديث الترميذي المذكور، أنه وليس بالصريح في التسمية وفي الإتقان عن تاريخ ابن عساكر من حديث أنس أن رسول الله سمّاها بالمنجية" ولعلّ ذلك من وصفه إياها بالمنجية في حديث الترميذي ويسمى أيضاً بالصريح بأنه اسم. (1)

وفي الإتقان في كتاب إجمال القرّاء تسمى أيضاً "الواقية " وتسمى" المانعة" بصيغة المبالغة. (2) وذكر الفخر أن ابن عباس كان يسميّها "المجادلة" لأنها تجادل بين قارئها عند سؤال الملكين، ولم أره لغير الفخر.

فهذه ثمانية أسماء سميت بها هذه السورة وهي مكّية، قال ابن عطية والقرطبي باتفاق الجميع.

وفي الاتفاق أخرج جوبير في تفسيره "عن الضحاك عن ابن عباس: نزلت سورة تبارك الذي بيده الملك في أهل مكّة إلاّ ثلاث آيات"...

فيحتمل أن الضحّاك أقر باستثناء ثلاث آيات نزلت في المدينة، وهذا الاحتمال هو الذي يقتضيه إخراج صاحب الإتقان هذا النقل في إعداد السور المختلفة في بعض آياتها، ويحتمل أن يريد ثلاث آيات منها غير مخاطب بها أهل مكّة وعلى كلا الاحتمالين فهو لم يعيّن هذه الآيات الثلاث وليس في آيات السور ثلاث آيات لا

30

محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير، ص6.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص(2)

تتعلق بالمشركين خاصة بل نجد الخمس الآيات الأوائل يجوز أن يكون القصد منها الفرقين من أول السورة إلى قوله (عذاب السعير).

وقال في الإتقان أيضاً: " فيها قول غريب (ألم يغيره) أن جميع السورة مدني، وهي السادسة والسبعون في عداد نزول السور، نزلت بعد سورة المؤمنون وقبل سورة الحاقة. وأنها في عد أهل الحجاز احدى وثلاثون وفي عد غيرهم ثلاثون. (1) ثانياً سبب النزول:

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: " نزلت في المشركين الذين كانوا ينالون من الرسول صلى الله عليه وسلم ويخبره جبريل بما قالوا، فقال بعضهم لبعض أسروا قولكم حتى لا يسمع إله محمد، فأخبره الله أنه لا تخفى عليه خافية". (2)

وعن ابن عباس رضي الله عنه قال: "أنزلت تبارك الذي بيده الملك في أهل مكّة إلا ثلاث آيات نزلت في مكة"، وعنه أيضاً في قوله تعالى: " إِنَّ النَّذِينَ يَخْشُونْ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ" [الملك: 12]، قال أبو بكر وعمر وعلي وأبو عبيدة ابن الجرّح(3)، ومناسبتها لما قبلها أنه ضرب مثل للكافرين تلك المرأتين اللّتين قدّر لهما الشقاء وإن كانتا تحت عبدين صالحين (امرأة نوح وامرأة لوط) ومثل للمؤمنين بآسيا ومريم، وقد كتب لهما السعادة وإن كان أكثر قومها كفاراً.

افتتح الله هذه السورة بما يدّل على إحاطة علمه عزّ وجلّ وقهره وتصرّفه في ملكه على ما سبق قضاؤه (4).

محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتتوير، -0.

<sup>(2)-</sup>محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، ط4، بيروت، دار القرآن الكريم، مج3، ص 418.

<sup>(3)-</sup>يوسف البدري، سورة تبارك ، دار الشهاب للطباعة والنشر، ص 42.

<sup>(4)-</sup>أحمد مصطفى المراغي، تفسير المراغي، ط3، 1974، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ج29، ص 3.

#### 2-1- فضلها و موضوعها:

## : أولاً / فضلها

عن أبي هريرة قال: إسحاق بن راهوية: قلت لأبي أسامة: حدثكم شعبة عن قتادة عن عباس الجشمي عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن سورة في القرآن ثلاثون آية شفعت لصاحبها حتى غفر له (تبارك الذي بيده الملك) فأقر به أسامة وقال نعم أخرجه ابن راهوية في مسنده وأبو داود، الترميذي، والنسائي. (1) وعن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "سورة في القرآن خاصمت عن صاحبها حتى أدخلته الجنة: تبارك الذي بيده الملك".

وعن ابن عباس قال: ضرب بعض أصحاب النبي (ص) خباءه على قبر وهو لا يحسب أنه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ سورة "تبارك الذي بيده الملك" حتى ختمها، فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله إني ضربت خبائي على قبر، وأنا لا أحسب أنه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ سورة "تبارك الذي بيده الملك" حتى ختمها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هي المانعة، هي المنجية، تنجيه من عذاب القبر". (2) وعن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال لرجل: ألا أتحفك بحديث تفرح به؟ قال: اقرأ "تبارك الذي بيده الملك" وعلمها أهلك وجميع ولدك وصبيان بيتك وجيرانك، فإنها المنجية، والمجادلة تجادل أو تخاصم يوم القيامة، وتطلب له أن ينجيه من عذاب النار، وينجي بها صاحبها من عذاب القبر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لوددت أنها في قلب كل إنسان من أمتى". (3)

قال الطبراني: حدثتا سليمان بن داود بن يحي الطيب البصري حدثتا شيبان بن فروخ الإبلي حدثتا سلام بن مسكين عن ثابت بن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "سورة من القرآن ما هي إلا ثلاثون آية خاصمت عن صاحبها حتى

الشيخ محمد بن رزق بن لمر هوني، موسوعة فضائل سور القرآن، جدة، مكتبة العلم، ج $^{(1)}$ 

ابن كثير، مختصر تفسير ابن كثير، بيروت، 2002، المكتبة العصرية، ج1، ص 426.

<sup>(3)-</sup>ابراهيم علي السيّد علي عيسى، الأحاديث الآثار الواردة في فضائل سور القرآن الكريم، دراسة ونقد ، القاهرة، 2007، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ط4، ص 337.

أدخلته الجنّة، وهي سورة تبارك" أخرجه الطبراني في الصغير والأوسط بنفس السند وأخرجه ابن مردودية. (1)

وتسمى هذه السورة "الواقية" و "المنجية" لأنها تقي قارئها من عذاب القبر، فقد قال (ص): "هي المانعة وهي المنجية، تنجي من عذاب القبر ". (2)

عن عبد الله بن مسعود (رضي الله عنه) قال: "من قرأ تبارك الذي بيده الملك" كل ليلة منعه الله بها من عذاب القبر، وكنا في عهد رسول الله نسميّها: المانعة وإنّها في كتاب الله سورة من قرأها في كل ليلة فقد أكثر وأطاب. (3)

قال أيضاً: يؤتى الرجل في قبره من قبل رجليه فتقول رجلاه ليس لكم على ما قبل سبيل، قد كان يقوم على سورة الملك قال فيؤتي جوفه فيقول جوفه: ليس لكم على ما قبلي سبيل وقد وعى في سورة الملك، فقال عبد الله: هي المانعة بإذن الله من عذاب القبر (4)، عن أبي عقيل زهرة بن معبد أنّ ابن شهاب كان يقرأ في صلاة الصبح "تبارك الذي بيده الملك" وفي الأخيرة " قل هو الله أحد" فقلت تقرأ هذه السورة الطويلة مع هذه السورة القصيرة قال بن شهاب: إن "قل هو الله أحد" ثلث القرآن و إن تبارك تخاصم لصاحبها في القبر (5)

عن عطاء أن رجلين فيما كان يلزم أحدهما "تبارك الذي بيده الملك" فجادلت عنه حتى نجا.

عن مرة الهمداني قال: أن رجلاً في قبره فأتي جانب قبره، فجعلت سورة من القرآن ثلاثين آية تجادل عنه قال: فنظرنا أنا ومسروق فلم نجد في القرآن سورة ثلاثين آية إلا تبارك. (6)

<sup>(1)</sup> الشيخ محمد بن رزق بن لمر هوني، موسوعة فضائل سور القرآن الكريم، ص 192.

<sup>(2)-</sup>محمد على الصابوني، صفوة النفاسير، ط1، بيروت، 2004، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، ج1، ص 136.

<sup>(3)-</sup>إبراهيم علي السيّد على عيسى، الأحاديث الآثار الواردة في فضائل سور القرآن الكريم، دراسة ونقد، ص 334.

المرجع نفسه، ص $^{(4)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص 338.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، ص 339.

#### ثانياً/ موضوعها:

سورة الملك من السور المكية، شأنها شأن سائر السور المكية التي تعالج موضوع العقيدة في أصولها الكبرى، وقد تناولت هذه السور أهدافاً رئيسية ثلاثة وهي (إثبات عظمة الله عز وجل، وقدرته على الإحياء والإماتة وإقامة الأدلة والبراهين على وحدانية ربّ العالمين، ثمّ بيان عاقبة المكذبين الجاحدين للبعث والنشور).

ابتدأت السورة الكريمة بتوضيح الهدف الأول، فذكرت أن الله جلّ وعلا بيده الملك والسلطان، وهو المهيمن على الأكوان الذي تخضع لعظمته الرقاب، وتعنو له الحياة، وهو المتصرف في الكائنات بالخلق والإيجاد والإحياء والإماتة" تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيءقدير".

ثم تحدثت عن خلق السماوات السبع، وما زين الله به السماء الدنيا من الكواكب الساطعة والنجوم اللامعة، وكلها أدلة على قدرة الله ووحدانيته" الذي خلق سبع سماوات طباقاً ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت"(1) والسماء خلق ثابت أمام الأعين الجاهلة ، لا تتجاوزه إلى البداية أبدعته ولا تلتف لماضيه من كمال، ولكن تبعث حركة التأمل والاستغراق في هذا الجمال والكمال وما وراءهما من حركة وأهداف، ثمّ يقول ابن آدم فارجع البصر هل ترى من فطور، يقول فرد البصر هل ترى من صدوع؟ وهي من قول الله تعالى: (تكادُ السمّاواتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْ فَوْقِهِنَ وَالْمَلائِكَةُ يُسبَّجُونَ بِحَمْدِ ربّهمْ ويَسْتَغْفُرُونَ لِمَنْ فِي الأَرْضِ أَلا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الْرَحِيمُ) [الشورى: 05] بمعنى يَتَشَقَقْنَ وَيَتَصَدّعْنَ. (2)

ثم تناولت الحديث عن المجرمين بشيء من الإسهاب وهم يرون جهنم تتلظى، وتكاد تتقطع من شدّة الغضب، والغيظ على أعداء الله، وقارنت بين مآل الكافرين والمؤمنين، على طريقة القرآن في الجمع بين الترهيب والترغيب " إذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقاً وهي تفور ".

(2)-الطبري، جامع البيان عن تأويل آيات القرأن ، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع ج 28 ص 630.

<sup>(1)-</sup>محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، ص 136.

بعد أن ساقت بعض الأدلة والشواهد على عظمة الله وقدرته حذرت من عذابه أن يحلّ بأولئك الكفرة الجاحدين " أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَحْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ يَحْلُ بأولئك الكفرة الجاحدين " أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ" تَمُورُ ﴿16﴾ أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ" [الملك:16-17]

وختمت السورة الكريمة بالإنذار والتحذير للمكذبين بدعوة لرسول صلى الله عليه وسلم من حلول العذاب بهم في الوقت الذي كانوا يتمنون فيه موت الرسول صلى الله عليه وسلم وهلاك المؤمنين.

" قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللَّهُ وَمَنْ مَعِيَ أَوْ رَحِمَنَا فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ الْيَمْ ﴿ 28 ﴾ قُلْ هُوَ الرَّحْمَٰنُ آمَنَّا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالًا مُبِينٍ ﴿ 28 ﴾ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاوُكُمْ غَوْرًا فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴿ 30 ﴾ " مُبِينٍ ﴿ 30 ﴾ " [ الملك: 28-29-30]، ويا له من عذاب شديد ترتعد له الفرائس.

وهكذا تتتهي هذه السورة وينتهي هذا الحشد من الإيقاعات واللمسات<sup>(1)</sup>، وأبعاد مترامية الأطراف وكل آية على وجه التقريب، كانت إيقاعا خاصاً أو كانت رحلة في عالم المجهول المغيب أو منظورة تلتقت إليه الأنظار والقلوب.

إنها سورة ضخمة هي سورة أكبر من حجمها وحيزها وعدد آياتها وكأنها هي سهام تشير إلى بعيد ويكاد كل سهم يستقل بكشف عالم جديد. (2)

2- الصيغ الاستفهامية الواردة في السورة ومعانيها:

1-2 جمع وإحصاء الصيغ الاستفهامية الواردة في السورة:

وعددها تسعة عشرة صيغة وردت في هذه السورة، قال تعالى:

1-"الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ". [الملك:02]
2-"الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طَبَاقًا مَاتَرَى فِي خَلْق الرَّحْمَٰنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورِ". [الملك:03]

3-"...أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ". [الملك:08]

(<sup>2)</sup>–سيّد قطب، في ظلال القرآن، ط1،1997،دار الشروق، القاهرة، ص 3648.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>-محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، ص 1365.

- 4-"أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ". [الملك:14]
- 5-"أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ". [الملك:16]
  - 6-"أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ...". [الملك:17]
    - 7-"...فَسَتَعْلَمُونَكَيْف نَذير ". [الملك:17]
    - 8-" ...فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ" [ الملك: 18]
- 9-"أَو لَمْ يَرَوْ اللَّهِ الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ وَيَقْبِضِنْ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَٰن ُ إِنَّه بُكُلّ شَيْءٍبَصِيرِ" [ الملك: 19]
- 10-"أُمَّنْ هَٰذَا الَّذِي هُوَ جُنْدٌ لَكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَٰنِ إِنِ الْكَافِرُونَ إِلاَّ فِي غُرُورِ" [الملك: 20]
  - 11-"أُمَّنْ هَٰذَا الَّذِي يَرِرْنُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزِقَهُ بَلْ لَجُّوا فِي عُتُوِّونَفُورِ" [الملك:21]
    - 12-" أَفْمَنْ بَمْشِي مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ..." [الملك:22]
    - 13-"...أُمَّنْ يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ" [الملك:22]
    - 14- ورَيَقُولُون مَتَى الهَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ " بالملك: 25]
    - 15- " قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللَّهُ وَمَنْ مَعِيَ أَوْ رَحِمَنَا..." [الملك: 28]
      - 16-" ... فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ" [الملك:28]
      - 17-" ... فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالَ مُبِينِ" [الملك:29]
        - 18-" قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْرًا..."[الملك:30]
          - 19-" ... فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينِ" [الملك:30]

| الآيات                                                                                               | عددها في | أداة      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------|
|                                                                                                      | السورة   | الاستفهام |
| -"أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ". [الملك:80]                                                             | 06       | الهمزة    |
| -"أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ". [الملك:14]                                |          |           |
| -"أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ". [الملك:16]                       |          |           |
| -"أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرسْلِ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا". [الملك:17]                  |          |           |
| اللهُ اللهُ اللهُ الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمسْكِهُنَّ إِلا اللهُ اللهُ الله |          |           |
| الرَّحْمَٰنُ" [الملك:19]                                                                             |          |           |
| الله الله الله الله عَوْرًا"[الملك:30]                                                               |          |           |
| - هَلْتَرَى مِنْ <b>فُطُورٍ".</b> [الملك:03]                                                         | 01       | ھل        |
| - "أُمَّنْ هَلْاً الَّذِي هُوَ جُنْدٌ لَكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَٰنِ "                  | 08       | من        |
| [الملك:20]                                                                                           |          |           |
| - "أُمَّنْ هَٰذَا الَّذِي يَرِزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ " [الملك: 21]                          |          |           |
| -" أَفْمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ" [الملك:22]                                    |          |           |
| -"أُمَّنْ يَمْشِي سَويًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ" [الملك:22]                                     |          |           |
| - " قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللَّهُ وَمَنْ مَعِيَ أَوْ رَحِمَنَا" [الملك:                |          |           |
| [28                                                                                                  |          |           |
| -"فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ" [الملك:28]                                      |          |           |
| -"فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ" [الملك:29]                                          |          |           |
| -"فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ" [الملك:30]                                                     |          |           |
| -" فَسنتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ". [الملك:17]                                                       | 02       | کیف       |
| <ul> <li>-" فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ" [ الملك: 18]</li> </ul>                                          |          |           |
| - "وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ" بالملك: 25]                        | 01       | متی       |
| -" لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُعَمَلًا". [الملك:02]                                              | 01       | أي        |

#### 2-2 المعانى التى أدتها كل صيغة:

1-"الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا وَهُوَالْعَزِيزُ الْغَفُورُ". [الملك:02]

مرتبطة "بيبلوكم": أي "اسم استفهام ورفعه يعين أنه مبتدأ، أو أنه غير معمول للفظ قبله، ويمكن أن تجعل جملة " أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً " مستأنف، وتجعل الوقف على قوله ليبلوكم ويكون الاستفهام مستعملاً للتحضيض على حسن العمل. (1)

# 2- "هَلُ تُرَىٰ مِنْ فُطُور". [الملك:03]

استفهام تقريري وقع بـ (هل) لأن هل تفيد تأكيد الاستفهام، إذ هي بمعنى "قد "في الاستفهاموفي ذلك تأكيد وحث على التبصر والتأمل، أي لا تقتنع بنظرة ونظرتين، فتقول: لم أجد فطوراً، بل كرر النظر وعاوده باحثاً عن مصادفة فطور لعلك تجده. والفطور: جمع فطر يفتح الفاء وسكون الطاء، وهو الشق والصدع، أي لا يسعك إلا أن تعترف بانتفاء الفطور في نظام السماوات، فتراها ملتئمة محبوكة لا ترى في خلالها انشقاقا ولذلك كان انفطار السماء وإنشقاقها علامة على انقراض هذا العالم ونظامه الشمسى. (2)

#### 3-"...ألَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ". [الملك:80]

استفهام غرضه التوبيخ، والتنديم ليزيدهم حسرة، والنذير: المنذر أي رسول منذر بعقاب الله وهو مصوغ على غير قياس كما صيغ بمعنى السميع في قول عمر بن معد بكري: أمن رياحنة الداعي السميع، والمراد أفواج أهل النار من جميع الأمم التي أرسلت إليهم الرسل فتكون جملة "كلما ألقى فيها فوج" بمعنى التذييل. (3)

<sup>(1)-</sup>محمد الطاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير، تونس، 1997، دار سحنون للنشر والتوزيع، ج 29، مج14، ص 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>-المرجع نفسه، ص 19.

<sup>(3)—</sup>نفسه، ص 25

## 4-"أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ". [الملك:14]

استفهام غرضه الإنكار فالله جلّ وعلا عليم بذات الصدور؛ أي بضمائرها قبل أن تترجم الألسنة عنها، فكيف لا يعلم ما تكلم بها ثم أنكر أن يحيط علما بالمضمر والمسرّ والمجهر "من" خلق الأشياء وحاله أنه اللطيف الخبير المتوصلّ علمه إلى ما ظهر من خلقه وما ظهر من خلقه وما بطن. (1)

5-"أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ". [الملك:16]

انتقال من الاستدلال إلى التخويف؛ لأنه لما يقرر أنه خالق الأرض ومذللها للناس فالجملة معترضة والاستفهام إنكار وتوبيخ و تحذير.

والمعنى: توبيخهم على سوء معاملتهم ربّهم كأنهم آمنون من أن يأمر الله ملائكته بأن يخسفوا الأرض بالمشركين.

والخسف: إنقلاب ظاهر السطح من بعض الأرض باطناً وباطنه ظاهر وهو شدّة الزلزال. (2)

#### 6-"أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرسلِ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا...". [الملك:17]

أم لإضراب الانتقال من غرض إلى غرض وهو انتقال من الاستفهام الإنكاري التعجبي إلى آخر مثله باعتبار اختلاف الأثرين الصادرين عن مفعول فعل المستفهمعنه اختلافاً يوجب تفاوتاً بين الفعلين وإن كانا متّحدين في الغاية، فالاستفهام الأول إنكار على أمنهم الذي في السماء من أن يفعل فعلاً أرضياً، والاستفهام الواقع مع "أم" إنكار عليهم أن يأمنوا من أن رسول عليهم من السماء حاصب وذلك أمكن لمن في السماء وأشد وقعاً على أهل الأرض. (3)

<sup>(1)-</sup>الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المصحف، مطبعة عبد الرحمن محمد، ج5، ص 136.

<sup>(2)-</sup>محمد الطاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير و التنوير، ص 34.

المرجع نفسه، ص 35. $^{(3)}$ 

#### 7-"... فُسنتَعْلَمُونَ كَيْف نَذِير". [الملك:17]

وتفريغ هذه الجملة على الاستفهام الإنكاري كتفريغ جملة " فإذا هي تمور" أي فحين يخسف بكم أو يرسل عليكم حاصباً تعلمون كيف نذيري وحرف التنغيس حقه الدخول على الإخبار، التي ستقع في المستقبل وإرسال الحاصب غير مخبر بحصوله، وإلا لما تخلق لأن خبر الله لا يتخلف وإنما هو تهديد و تحذير بأنهم ربما آمنوا و أقلعوا فسلموا من إرسال الحاصب عليهم، ولكن لما أريد تحقيق هذا التهديد شبّه بالأمر الذي وقع فكان تفريغ صيغة الإخبار على هذا مؤذناً بتشبيه المهدد به بالأمر الواقع على طريقة

التمثيلية المكنية، وجملة "فَسَتَعْلَمُونَ": قرينتها لأنها من روادف المشبه به، كما تقدم، "كَيْف نَذِيرِ".استفهام معلق فعل، تعلمون، عن العمل، وهو استفهام لتهديد وتهويل والجملة مستأنفة وحذفت "يا" المتكلم من نذير تخفيفاً وللرعي على الفاصلة والنذير مصدر بمعنى الإنذار مثل النكير بمعنى الإنكار. (1)

#### 8-" ...فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ" [ الملك: 18]

استفهام تقريري وتتكيري وهو كناية عن تحقيق وقوعه في حال، ونكير أصله نكيري بالإضافة إلى ياء المتكلم المحذوفة تخفيفاً في قوله كيف نذير.(2)

9-الَّوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلا الرَّحْمَٰن ُإِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍبَصِيرٌ" [ الملك: 19]

عطف على الجملة هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً،استرسالاً في الدلائل على إقرار الله تعالى بالصرف في الموجودات، وقد انتقل من دلالة أحوال البشر وعالمهم إلى دلالة أعجب الأحوال العجماوات وهي أحوال الطير في نظام حركتها في حال إنها إذ لا تمشي على الأرض، كما هو في حركات غيرها على الأرض، فخالها أقوى دلالة على عجيب صنع الله المنفرد به، والاستفهام في " أَولَمْ يَرَوْا"، إنكاري نزلوا

محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير و التنزير، ص $^{(1)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>–المرجع نفسه، ص36.

منزلة من لم ير هاته الأحوال؛ لأنهم لم يعتبروا أنها ولم يهتدوا إلى دلالتها على انف\_راد خالقها بالآلهة. (1)

10-"أَمَّنْ هَٰذَا الَّذِي هُوَ جُنْدٌ لَكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَٰنِ إِنِ الْكَافِرُونَ إِلا فِي غُرُور" [الملك: 20]

"أم" منقطعة وهي للإضراب والانتقال من غرض إلى غرض، فبعد استفاء غرض إثبات الألوهية لله تعالى وبوحدانيته وتذكيرهم بأنهم مفترقون إليه، وانتقل إلى إيطال أن يكون أحد يدفع عنهم العذاب الذي وعده الله به، فوجّه إليهم استفهام أن يبلو على أحد من أصنامهم،أو غيرها يقال: هذا هو الذي ينصر من دون الله، فإنهم غير مستطيعين تعيين أحد لذلك إلا إذا سلكوا طريق البهتان وماهم بسالكيه في مثل هذا لإفتضاح أمره، وهذا الكلام ناشئ عن قوله، "أأمنتم من في السماء"، فهو معترض بين حجج الاستدلال.

و"أم" المنقطعة لا يفارقها معنى الاستفهام، وإلا كثر أن يكون مقدر فإذا صرّح به كما هنا فأوضح ولا يتوهم أن الاستفهام يقدر بعدها، ولو كان يليها استفهام مصرّح به فيشكل اجتماع استفهامين.

والاستفهام مستعمل في التعجيز فيؤول إلى الانتقال والإشارة مشار بها إلى مفهوم "جند" مفروض في الأذهان أستحضر للمخاطبين فيطلب المتكلم منه تعيين قبله بأن يقولوا: بنو فلان، ولما كان الاستفهام مستعملاً إلى التعجيز استلزم ذلك أن هذا الجند المفروض غير كائن. (2)

11-"أَمَّنْ هَٰذَا الَّذِي يَرِرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ بَلِ لَجُوا فِي عُتُوِّونَفُورِ" [الملك:21] استفهام غرضه التعجيز أي إن أمسك الله عز وجل رزقه بإمساك المطر، فمن أين ستحصلون على الرزق أيها الكفار الجاحدون لنعم الله.

محمد طاهر بن عاشور، المقابيس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير، ص $^{(1)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup>–المرجع نفسه، ص 41.

# 12-" أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ" [الملك:22]

استفهام تقريري، هذا مثل ضربه الله الكافرين والمؤمنين أو لرجلين كافر ومؤمن أي هو من يمشي منكسا رأسه لا يرى طريقه فهو يخيط خيط عشواء مثل الأعمى، الذي يتعثر في خطواته كل ساعة فيخرج بوجهه، هل هذا أهدى أم يمشي منتصب القامة يرى طريقه ولا يتغير في خطواته؛ لأنه لا يسير على الطريق البيّن الواضح وقال ابن عباس: هو مثل لمن سلك طريق الضلالة وطريق الهدى.

#### 14- "وَيَقُولُونَ مَتَى ٰ هَٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ" بالملك: 25]

لما لم تكن لهم معارضة للحجة التي في قوله: "هذا الذي أنشأكم"، إلى، "هو ذرأكم في الأرض"، وانحصر عناده في مضمون قوله، وإليه تحشرون، فإنهم قد جحدوا البعث وأعلنوا بجحده و تعجبوا من إنذار القرآن به، وقال بعضهم لبعض" هل ندلكم على رجل ينبئكم إذا مزقتهم كل ممزق إنكم لفي خلق جديد افترى على الله كذباً أم به جنة " وكانوا يقولون: " مَتَى هُذًا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ " و استمروا على قوله، فاذلك حكاه الله عنهم بصيغة المضارع المقتضية للتقرير.

والاستفهام بقولهم: " مَتَىٰ هَٰذَا الْوَعْدُ" مستعمل في التهكم؛ لأن عادتهم أن يستهزئوا بذلك قال تعالى: " فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الّذِي فَطَرَكُمْ أُولً مَر وَفسينغصون إليك". وأمر الله الرسول بأن يجيب سؤالهم بجملة على خلاف مرادهم بل على ظاهر الاستفهام وقت هذا الوعد لا يعلمه إلا الله. (1)

## 15- " قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللَّهُ وَمَنْ مَعِي أَقْ رَحِمَنَا..." [الملك: 28]

والاستفهام في "أَرَأَيْتُمْ" إنكاري، أنكر اندفاعهم إلى أميات وغائب لا يجتنبون منها نفعاً ولكنها مما تمليه عليهم النفوس الخشية من الحقد والحسدوالرؤيا علمية، وفعلها معلق عن العمل فلذلك لم يرد بعده مفعولاً، وهو متعلق بالاستفهام الذي في جملة

.

محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتتوير، ص48-49.

جواب الشرط فتقدير الكلام، أرأيتم أنفسكم ناجين من عذاب أليم، إن هلكت وهلك من معي، فهلاكنا لا يدفع عنكم العذاب المعدّ للكافرين. (1)

#### 16-" ...فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ أَلِيمِ" [الملك:28]

والاستفهام بقوله " فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرِينَ " إنكاري أي لا يجيرهم منه مجير، أي أظننتهم أن تجدوا مجيراً لكم، إذا هلكنا فذلك متعذر فما ينفعكم هلاكنا. (2)

#### 17-" ...فَستَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضلَال مُبين" [الملك:29]

استفهام غرضه التهديد واستخدام معاني الوعيد والتهديد والتنبيه مناسب في الإيقاع والتأثير؛ لأن النفوس مجبولة على غرائز الرغبة والرهبة وخطابها من هذه الجوانب من شأنه أن يعيد النفس إلى الفطرة السليمة والطبيعة المستقيمة؛ أي فستعلمون عن قريب من هو في الضلال أنحن أم أنتم، وهو أسلوب من شأنه أن يخلخل الإصرار على الجحود ويدعوهم إلى مراجعة موقفهم، مخافة أنهم هم الضالين فيتعرضوا للعذاب السابق ذكره في الآية " فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ" أو في الوقت ذاته لا يجيبهم بأنهم ضالون حتى لا تأخذهم العزة بالإثم، وهو أسلوب في الدعوة يناسب بعض الحالات النفسية. (3)

# 18-" قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْرًا..."[الملك:30]

استفهام غرضه التهديد، وهو عذاب سيحل عليهم في الدنيا قبل الآخرة وأي عذاب؟ إنه الحرمان من الماء الذي جعل الله منه كل شيء حياً.

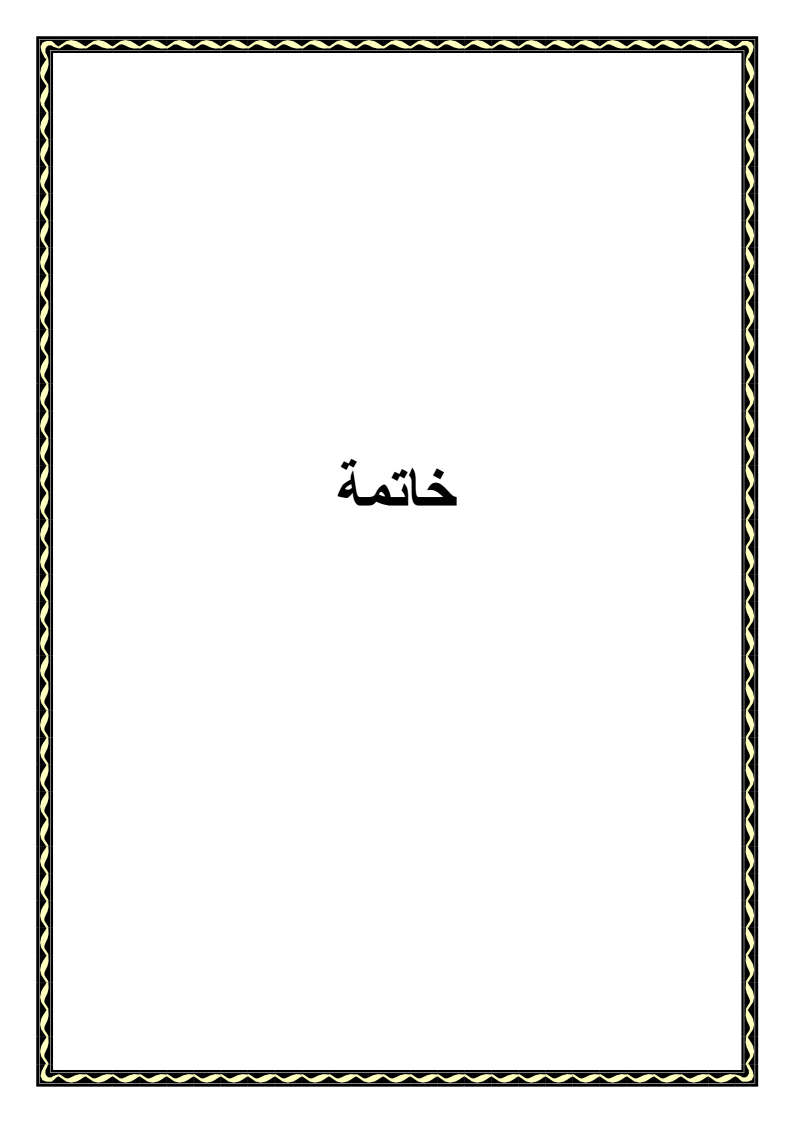
#### 19-" ... فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينِ" [الملك:30]

والاستفهام في قوله استفهام إنكاري، أي لا يأتيكم بماء معين أي غير الله، واكتفى عن ذكره لظهوره من سياق الكلام.

محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير، ص $^{(1)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$ المرجع نفسه، ص

<sup>(3) -</sup>سيّد قطب، في ظلال القرآن، ص 3648.



من خلال تتاولنا لموضوع الاستفهام دراسة بلاغية ونحوية في القرآن الكريم، يتضح لنا أنَّ كلا من البلاغيين والنحويين قد ألموا بهذا الجانب إلماما واسعا ، ومن خلاله تطرقنا إلى أهم ما إستتجناه من هذه الدراسة. و قد توصلنا من خلال دراستنا لهذا الموضوع إلى بعض النتائج و هي :

-المكانة العلمية التي يكتسبها الاستفهام على غرار الأساليب الأخرى وتحديد أهميته التي تتمثل في أسلوب الاقناع في القرآن الكريم.

-تبيين أهم أدواته المستعمل منها والمهمل، فذكرنا "الهمزة" و "هل" و ذكرنا أيضاً في أدوات الاستفهام مع الشرح لها، وذكر أمثلة عليها في القرآن الكريم، فتوصلنا إلى أنها أسماء كلها ماعدا "هل" و "الهمزة" فهما حرفان.

ذكرنا الأغراض البلاغية ومنها قد يكون أسلوب أمر أو نهي أو نفي أو إنكاري أو تقريري.

- وجدنا أن الاستفهام في سورة "الملك" يناسب الوضع الجدلي للسورة وقوة بلاغته في التعبير ومراعاة الجانب النفسي للمستمعين.

وفي الأخير فإن دراسة موضوع ما في كتاب الله عز وجل ليس بالأمر الهين، لأنه يحتاج إلى كثيرمن الدّقة.

وختاما إن وفقنا فمن الله وحده، وإن قصرنا فمن أنفسنا والشيطان.

قائمة المصادر والمراجع

#### القرأن الكريم

#### - قراءة حفص عن عاصم

#### قائمة المصادر والمراجع

- 1) إبراهيم علي السيد علي عيسى، الأحاديث والآثار الواردة في فضائل سور القرآن الكريم، دراسة ونقد، ط4، القاهرة، 2007، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع.
- 2) إبراهيم قلاتي، قصة الإعراب (الأدوات)، طبعة جديدة ومنقحة، الجزائر، 1998، دار الهدى للطباعة.
  - 3) ابن جني، الخصائص، تحقيق محمد على النجار، ج1، دار الكتاب العربي، لبنان.
    - 4) ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، سوريا، 2002، ج4.
    - 5) ابن منظور، لسان العرب، ط1، لبنان، 1969، دار صابر، مادة فهم.
    - 6) ابن هشام الأنصاري، ط1، لبنان، 2005، دار الفكرة للطباعة والنشر.
      - 7) أحمد مصطفى المراغى، لبنان، 1993، دار الكتب العلمية.
- الجرحاني أبو الحسن، محمد ابن علي محمد باسل، التعريفات، ط2، بيروت، 2003، دار الكتب العلمية.
- 9) الخطيب القزويني، بغية الاضاح لتخليص المفتاح في علوم البلاغة ( معاني، بيان، بديع)، 1993، الجامعة المفتوحة.
  - 10)- الشيخ محمد، ابرن رزق، بن المرهوني، موسوعة فضائل سور القرآن، جدة، مكتبة العلم، ج2.
- 11)- الزمخشري، أساس البلاغة، منشورات محمد علي بيضون، ط1، بيروت، 1997، دار الكتب العلمية، ج2.
  - 12)- الزمخشري، الكشاف، ط1، ج2.
  - 13)- السكاكي أبو يعقوب، يوسف أبي بكر، مفاتيح العلوم، ط5، بيروت، د.ت، دار الكتب العلمية.
  - 14)- السيد أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ط2، القاهرة، مكتبة الأداب.
    - 15)- السيوطي جلال الدين، الأشباه والنظائر في النحو، ط3، القاهرة، 2003، ج7.
    - 16)- السيوطي، معترك الإقران في إعجاز القرآن، 1969، دار الفكر العربي، ج1.
    - 17)- الطبري، جامع البيان عن تأويل آيات، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ج28.
      - 18)- القزويني، التلخيص في علوم البلاغة، ط1، بيروت، دار الكتب العلمية.
        - 19)- ايميل بديع يعقوب، معجم الإعراب والإملاء، دار الشريفة.

- 20)- حمدي الشيخ، الوافي في تفسير البلاغة (البيان، البديع، المعاني)، المكتب الجامعي الحديث، 2004.
  - 21) سيد قطب، في ظلال القرآن، ط1، 1997، دار الشروق، القاهرة.
  - 22)- عاطف فضل، تركيب الجملة الإنشائية في غريب الحديث، الأردن، 2004.
  - 23)- عبد العزيز عتيق، علم المعانى في البلاغة العربية، بيروت، دار النهضة العربية.
  - 24)- عبد العزيز قلقيلة، البلاغة الإصلاحية، ط3، القاهرة، 1992، دار الفكر العربي.
  - 25)- عبد الفتاح، لاشين، علم المعاني في ضوء أساليب القرآن، 1999، القاهرة، دار الفكر العربي.
    - 26)- عبد القادر حسين، فن البلاغة، 2005، القاهرة، دار غريب للطباعة والنشر.
    - 27)- عبد القاهر الجرجاني، التعريفات، ط2، بيروت، 2003، دار الكتب العلمية.
    - 28)- عبد اللطيف شريفي، الإحاطة في علوم البلاغة، 2004، ديوان المطبوعات الجامعية.
- 29)- عيسى بالطاهر، أساليب الإقناع في القرآن الكريم، ط1، 2000، الأردن، دار الضياء للنشر والتوزيع.
- 30)- عيسى علي عكوب، الكافي في علوم البلاغة ( معاني، بيان، بديع)، 1993، منشورات الجامعة المفتوحة.
  - 31)- فضل حسن عباس، البلاغة أفناها علم المعانى، ط10، 2005، دار الفرقان للنشر والتوزيع.
  - 32)- محمد بكر إسماعيل، قواعد النحو بأسلوب العصر، ط1، القاهرة، 2001، دار الإمام مالك.
- 33)- محمد طاهر بن عاشور، المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير، تونس، 1997، دار سحنون للنشر والتوزيع، مج14.
  - 34)- محمد على الصابوني، صفوة التفاسير، ط4، بيروت، مج13، دار القرآن الكريم.
- 35)- محمد مصطفى أبو شوارب، أثر المتكلمين في تطور الدرس البلاغي، ط1، مصر، 2006، دار الوفاء.
  - 36)- يوسف البدري، سورة تبارك، دار الشهاب للطباعة والنشر.
- 37)- يوسف أبو القدوس، مدخل إلى البلاغة العربية، علم المعاني، علم البيان، علم البديع، 2007، ط1.



# الفهرس

| الصفحة                                 | الموضوع                                      |
|----------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                        | كلمة شكر                                     |
|                                        | الإهداء                                      |
|                                        | مقدمة                                        |
| الفصيل الأول                           |                                              |
| الكريم در اسة تحليلية                  | الاستفهام في القر آن                         |
| 5                                      | ا - الاستفهام و أقسامه                       |
| 5                                      |                                              |
| 7                                      | 2- أقسام الاستفهام                           |
| 9                                      |                                              |
| 9                                      |                                              |
| امام                                   | 2- أدوات الاستفهام باعتبار الاستخد           |
| 19                                     | <ul><li>الأغراض البلاغية للاستفهام</li></ul> |
| غراض                                   | 1- ما كثر استخدامه من معاني و أغ             |
| 24                                     | 2- المعاني التي قل استعمالها                 |
| الفصل الثاني                           |                                              |
| در اسة تطبيقية للاستفهام في سورة الملك |                                              |
| 29                                     | ا -التعريف بالسورة                           |
| 29                                     | 1-التسمية و سبب النزول                       |
| 31                                     | 2-فضلها و موضوعها                            |
| سورة و معانيها                         | -الصيغ الاستفهامية الواردة في اله            |
| ة الواردة في السورة                    | 1-جمع و إحصاء الصيغ الاستفهاميا              |
| 38                                     | 2-المعاني التي أدتها كل صيغة                 |
|                                        | خاتمة                                        |
|                                        | قائمة المصادر و المراجع                      |
|                                        | الفعديد                                      |